# රේරුකානේ චනදවිමල මහා නාහිමි

(වරිත කථාව)

සම්පාදක

ඉත්තැපාන ධම්මාලංකාර හිමි

# රේරුකානේ චඥවිමල මහා නාහිමි

(චරිත කථාව)

සම්පාදක

ඉත්තෑපාන ධම්මාලංකාර අනුනාහිමි දර්ශනවිශාරද (PhD)

## සම්පාදකගෙන්



පුවවන විශාරද අතිගරු **රේරුකානේ චනදවිමල** මහා නායක ස්වාමීනුයන් වහන්සේගේ සියවෙති ජන්ම දිනය 1996 ජුලි මස 19 වනදාට යෙදී ඇත. බොහෝ ඉන්දියයන් දුර්වලට, අඩපණව එක්තැන්ව වැඩ සිටියද උන්වහන්සේට සියවෙනි ජන්ම දිනය ලැබීම ශ්‍රී ලංකාවාසී ගිහි පැවිදි හැම දෙනාගේම භාගායෙක් සේ මම සළකම්. සම්මා සම්බුද්ධ සාසනයටත්, භාෂා ශාස්තාදියටත්, රටටත්, ජාතියටත් අනූපමේය සේවාවක් කල උතුමෙකුගේ ඉන්දියයන් කෙතරම් දුර්වලව අඩපණට තිබුණද ශේෂ වී පවත්තා පුණ වායුව පවා අමුතු ජීවයක් අපට ලබා දෙන්නේය.

"පැවිදි පඩි මිණි පහත්" නමින් 1990 දී ම විසින් ලියා පළකරන ලද වරිත කථා එකතුවේ දී මුල් පරිච්ඡේදය අතිශරු රේරුකානේ චඤචිමල මහානායක ස්වාමීන්දයන් වහන්සේගේ චරිත විස්තරයට වෙන් කරන ලදි. එසේ තිබියදී මෙසේ වෙනමම චරිත කථා ගුන්ථයක් ලියා පළ කිරීමට හේතුවද මෙහිදී පැහැදිලි කිරීම අවශාය.

1990 දී "පැවිදි පඩිමිණී පහත්" ගුත්ථය පළවීමෙත් පසුව 1993 දී අතිගරු බලත්ගොඩ ආතත්ද මෙෙතුය මහ තා හිමියත්ගේ චරිත කතාව වෙතමම ගුත්ථයක් වශයෙන් ලියා පළ කළෙමි. එය අද මේ රටේ ජනප්‍රියම පොත් චලිත් එකක් බවට පත් වී තිබේ. අතිගරු රේරුකාතේ වඤවීමල මහාතායක මා හිමියන් වහත්සේගේ චරිතය ඒ හා සමාත වෙතමම පොතක් වශයෙන් මා ලවා ලියවා පළකරවා ගැනීමේ බලවත් උවමතාව තිබුතේ අතිගරු වඤවීමල මහාතායක මා හිමියන්ගේ දයාබර ශිෂා මගේ කලාහණ මිතු හේත්ගොඩ කලාහණ ධම්ම හාමුදුරුවත්ටයි. වසර 3 කටත් ඉහත දී මෙම ඉල්ලීම කළද කලාහණධම්ම හාමුදුරුවත් අපවත්වත තෙක්ම එය ලියා මුදුණයෙන් පළකරන්නට තොලැබීම ගැන තම් ඇතිවත්තේ මහත්ම වේදතාවකි. කෙසේ වුවත් අතිගරු මහාතායක මා හිමියත් වහත්සේගේ සියවෙනි ජන්ම දිනය උදාවන දා හේත්ගොඩ කලාහණ

ධම්ම හාමුදුරුවන්ගේ තුන්මාසේ පින්කම සිදු කරන දා, එම චරිත කථාව මෙසේ පළ කරන්නට ලැබීම සැනසීමට හේතුවකි.

1994 පෙබරවාරි මාසයේ ආරම්භ කරන ලද මේ වරින කථාව සම්පූර්ණයෙන් ලියා අවසන් කරන ලද්දේ 1996 පෙබරවාරි මාසයේදීය. විවිධ හේතූන් නිසා වසර දෙකකට අධික කාලයක් මේ සඳහා ගන විය.

මේ චරිත කථාව මේ මොහොතේදී හෝ පළ කිරීමට ලැබෙන්නේ මාස 3 කට පෙර අපවත් වී වදාළ හේත්ගොඩ කලාාණ ධම්ම හාමුදුරුවත් දැක් වූ උනත්දුව තිසා බව තො කියාම තොහැකිය. 1996 මාර්තු මාසයේ මෙම චරිත කථාව ලියා අවසන් කොට තවත් මොනවා හෝ අඩුපාඩුවක් ඇද්දැයි කියවා බලත්තට මුල් පිටපත අපේ කලාාණධම්ම හාමුදුරුවත්ට හාරදී මම විදේශ ගත වීම්. ඒ සමගම මේ ගුත්ථය කියවා බලා පුංචි පෙරවදනක් ලිවීමේ කාය්‍යයිය සදහා සිංහල ශබ්ද කෝෂයේ සම්මාන කර්තෘ රාජකීය පණ්ඩිත ආවාය්‍ය හොරණ වජරඥාත තායක ස්වාමිත්දයත් වහත්සේට ආරාධතා කරන ලෙසටද මතක් කළෙම්. ඒ අනුව උන්වහත්සේ ලියු පෙරවදනත් සකස් කරන ලද අත් පිටපතත් සති 3 ක් ඇතුලත මගේ පංසලට ලැබෙත්තට සලස්වා තිබුණි. එයිත් පැහැදිලිව පෙනුතේ කලාාාණධම්ම හාමුදුරුවත් අවසාත මොහොතේදී මෙම කාය්‍යයිය සදහා වහ වහා කියාත්මක වූ බවයි.

මේ චරිත කථාව සඳහා මට තත් අයුරිත් සභාය වූ කිප දෙතෙක් වෙති. වසර 2 ක් වැති කාලයක් අතිගරු මහාතායක මා හිමියත් වහත්සේ හමු වී කථා බහ කිරීමට මට ඉඩකඩ ලැබුණි. එහිදී අපේ හේත්ගොඩ කලහණධම්ම හාමුදුරුවත්ගෙන් සහ අගු උපස්ථායක කිරීමරුවේ ධම්මාතත්ද ආයුෂ්මතුත්ගෙන් ද වෛදහාචාය් බී. පුේමරත්න මහතාගෙන් ද ලැබුණු සභාය ඉතා විශාලය. එම නිසා මුලිත්ම මෙම චරිත කථාව ලිවීමෙන් අත්වත මහාකුසලය තෙමසකට පෙර අපවත් වී වදාළ හේත්ගොඩ කලහාණධම්ම හාමුදුරුවත් වහත්සේට අනුමෝදත් කරවමින් කිරීමරුවේ ධම්මාතන්ද ආයුෂ්මතුත් පුරන පාරමිතාවද කවදා හෝ සමෘද්ධ වේචායි ද පුාර්ථනා කරමි.

මගේ ගෞරවණීය ඉල්ලීම පරිදි හේත්ගොඩ කලාහණධම්ම හාමුදුරුවත්ගේ මතක් කිරීම අතුව මෙම වරිත කථාව සම්පූර්ණයෙන් කියවා බලා අගතා පෙරවදතක් ලිවීම පිළිබඳව ආචාය\$ ගරු හොරණ වජිරඥාණ තායක ස්වාමීත්දුයත් වහත්සේට මගේ ගෞරව පූර්වක ස්තූතිය මුලින්ම හිමී කරමි.

පිටපත් කිරිමේදී සභාය වූ ශුී ජයවර්ධනපුර විශ්ව විදහාලයේ කථිකාවාය් අපරාක්කේ පුණසේරී හා ඉතුරුගමුවේ සිලාලංකාර යන දෙනමටත් රුක්මලේ පදිංචි සුම්නුා මල්ලිකා මෙනෙවියටත් මගේ විශේෂ ස්තූතිය හිමි වේ.

මෙම වරින කතාව යතුරු ලියනය කිරීමේ සම්පූර්ණ කාය්‍යීය මහත් උනත්දුවෙන් කර දුන් මහරගම පදිංචි **ස්වර්ණා කරුණාරත්ත** මහත්මීයට මගේ කැතදෙතාවය හිමිවන අතර වෙහෙස තොබලා ඉක්මනිත් මෙම කාය්‍යීය ඉටු නොකළේ නම් වරින කථාව මුදුණයෙන් එළිදැක්වීම නවත් පුමාද වන්නට ඉඩ තිබුණි.

ශාස්තුීය කටයුතු වලදී මෙන්ම අනිකුත් සියලු කටයුතු වලදීන් විවිධාකාරයෙන් මා උනන්දු කරවන මගේ කලාාණ මිතු **මහාචාය**් ගරු බෙල්ලන්විල විමලරතන ස්ථවීරයන් වහන්සේට ද මගේ ස්තූතිය හිමි වේ.

මෙවැනි කායෳීයන් සඳහා කායික හා මානසික විවේකය හැමවිටම ලබා දෙන මගේ පුිය ශිෂා මහරගම මධා මහා විදුහාලයේ ආවායෘූී **පැලවත්තේ පුඤ්ඤරතන** නමටත් ආශිර්වාද කරමි.

අවසාන වශයෙන් මා දිවයිනෙන් බැහැරව සිටියදී ඉතා කෙටි කලක් තුළ මනහර ලෙස මුදුණ කටයුතු අවසන් කළ නැදිමාලේ ශීදේවී පින්ටර්ස් අධිපති මහේන්දු සේනානායක මහතා ඇතුළු කාර්ය මණ්ඩලයටද අවශා ජායාරූප සපයා ගැනීමේදී සහාය වූ පුකට පුවත් පත් කලාවේදියකු සහ ලේඛකයකු වූ ගුණදාස ලියනගේ මහතාටද දෙහිවල ටුාන්ස්වීව් අධිපති ෂාාම් සෙයිනුඩීන් මහතාටද මගේ කෘතදෙනාව හිමි කරමි.

ඉත්තෑපාන ධමමාලංකාර සථවිර

රුක්මලේ විහාරය පන්තිපිටිය 1996.06.14

## පුස්තාවතා



නිුපිටක බුද්ධ ධර්මයට අර්ථකථා, විකා, ගණ්ඨිපද, සන්න, සංගුහ, විවරණ පාදි විවිධ ගුන්ථ සම්පාදනයෙන් ශුී ලංකාවේ ථෙරවාද බුද්ධ ධර්මය ආරක්ෂා කළ, පෝෂණය කළ ශේෂ්ඨ සංඝ පිතැවරයන් වහන්සේලාගේ ශුී නාමයන් සාසන ඉතිහාසයෙහි ළමරණීයන්වයෙන් සටහන් වී තිබේ. අර්ථකථාචාර්ය **බුද්ධසෝෂ**. බුද්ධදත්ත, වනරතන, ධර්මකීර්ති, සංඝරක්ඛිත පාදී මාහිමිවරු අනීත යුගයට අයත් වෙති. **වැලිවිට සරණංකර සංඝරාජ** මාහිමියන්ගෙන් ආරම්භ වූ මධානන අවධියෙහි **යානුාමුල්ලේ ධම්මාරාම, ගිනිගත්පිටියේ** සංඝරක්ඛිත, කරතොට ධර්මාරාම, අඹගහපිටියේ ඤාණවිමලතිස්ස, සිහිපත් කළ හැකිය. **වලාතේ ශී සිද්ධාර්ථ** මාහිමියන්ගෙන් ආරම්භ ව නුනන අවධියෙහි <mark>රත්මලාතේ ශී ධර්මාලෝක, හික්කඩුවේ ශී සුමංග</mark>ල, වැලිගම ශී සුමංගල, වස්කඩුවේ ශී සුභූති, රත්මලාතේ ශී ධර්මාරාම, බැදිගම **රතනපාල** ආදී සාසන භාරධාරි මහා ස්වාමින්දයන් වහන්සේලා සම්පුදායානුකූලව නමන් වහන්සේලා වෙන පැවැරුණ ඒ යුග මෙහෙවර නිසි පරිදි ඉටු කළහ.

මහාචාය්‍යී, සාහිත්‍ය වකුවර්ති පණ්ඩිත අතිවූජා **රේරුකානේ** වන්දවීමල මහා නායක මාහිමියන් වහන්සේ ඉහත නම් සඳහන් කළ ථෙරවාද මහා සංඝ පරම්පරාවට අයත් වන අද ජීවතුන් අතර වැඩ සිටින මහ තෙරුන් වහන්සේලා දෙකුන් නමගෙන් එක් හිමි නමකි. දහනව වෙති ශත වර්ෂයේ අවසාන දශකයේ රයිගම් කෝරළයේ කුඩා ගම්මානයෙක උපත ලබා මේ විසිවන ශත වර්ෂයේ අවසාන දශකයේ බෙලහින වූ කායෙන්දියයෙන් යුක්ත වුවද හද තුළ දැල්වෙන දහම් පහත් එළියෙන් ආලෝකවත්ව වැඩ සිටින රේරුකානේ වන්දවීමල මහා ස්වාමිත්දයන් වහන්සේ පැවිදි පඩි මිණි පහත් වැටට එක් කිරීම **රාජකීය පණ්ඩිත ඉත්තෑපාත ධම්මාලංකාර** හිමියන්ගෙන් ඉටුවුණු මහතු ශාසතික සේවාවක් ලෙස අගය කළ හැකිය.

"දුල්ලහෝ පුරිසාජක්ද්කෙද් න සො සබ්බන්ථ ජායනි" යනුවෙන් බුදුරාජාණන් වහන්සේ "ආජානිය පුද්ගලයන් ලෝකයේ දුර්ලභය. ඔවුහු හැම නැන්හි හැම කල්හි පහළ නොවෙනි" යැයි වදාළ දේශනාවෙහි සනහනාවය මානව ඉතිහාසය වීමසා බලන කල පැහැදිලිව දක්නට ලැබේ. ලොව වරින් වර පහළ වන ශුේෂ්ඨ පුද්ගලයන් අතර ආගමික, සාමාජික, ජාතික, සංස්කෘතික, ධර්මශාස්තීය ආදී වීවිධ අංශයන්ට අයන් වන්නෝ වෙනි. ඔවුන්ගේ ජීවන වරින ගුන්ථාරුස් කොට නැබීම අනාගනයෙහි එබළු ශුේෂ්ඨ පුරුෂයන් පහළ වීමට උපකාරවත් වනු පමණක් නොව ආදර්ශවත් උසස් සමාජයක් ඇති වීමට ද ඉවහල් වේ. පුද්ගල වරින නිසි ලෙස හළුනා ගැනුම පහසු කාර්යයක් නොවන බවත් දිගු කලක් ඇසුරු කිරීමෙන්, කතාබහ කිරීමෙන්, සාකච්ඡා පැවැත්වීමෙන් නුවණැතියන් විසින් ම එය කළ හැකි බවත් බුදුරජාණන් වහන්සේ දේශනා කොට ඇත.

ගරු ඉන්නැපාන හිමියන් සම්පාදනය කරනු ලබන ජීවන වරින කථා ගුන්ථ සාර්ථකන්වයට පන්ව ඇත්තේ ඉහත කී බුදු වදනට අනුරූප කුියා මාර්ගයක් ඉවහල් කරගෙන ඇති නිසා බව කිව හැකිය. "රේරුකානේ වන්දවීමල මහ නාහිම්" නමැති මෙම වරිත කථා ගුන්ථය පරිච්ඡේද දොළොසෙකින් යුක්තය. ඉන් පරිච්ඡේද පහක් ම ළමා අවධිය පටත් මහ නාහිම් පදවිය දක්වා ස්වකීය ජීවිත මන්දිරය ගොඩනැගුණු පරිදි තමන් වහන්සේගේ මුවින්ම පවසන අයුරු ලියා තිබේ. පැවිදි දිවි මගේ එක් එක් සැනපුම් කණු පසු කරමින් අනු නව වන සැනපුම් කණුව දක්වා පැමිණී මං නොරතුරු මෙහි දැක්වෙනුයේ රසවත් කථා කාවාසයෙක ස්වරූපයෙනි. පාඨකයා වෙහෙසට පත් නොවනු පරිදි කරුණු එකිනෙක සසඳා ඉදිරිපත් කරන අයුරු මැනවි. සරල බස් වහර හා නිරවුල් වැකි යෙදුම එහිලා වෙසෙසින් අගය කළ හැකිය.

"විතයාලංකාර හාමුදුරුවන් කැඩිව්ව සිංහලෙන් එන යන අයට නිතර නිතර බණ කිව්ව බව මං කලින් කිව්වා . . . අපේ නාන්තත් නිතර නිතර යනවා ඔය බණ අහන්න . . . කොහොම උණත් අපේ තාත්තත් නිතර මේ බණ අහලා ගෙදර ඇවිදිල්ලා අපටත් ඒ ගැන කියනවා. දවසක් තාත්තා මගෙන් ඇහැව්වා පුතේ උඹටත් මහණ වුණොත් තරකද ? කියලා. එතකොට මගේ වයස අවුරුදු නවයක් විතර ඇති. මාත් ඉතින් කැමිනි උණා මහණ වෙන්න". (3-4 පි.)

සින සන්සන් කර ගන් නිරවුල් කර ගන් කෙනෙකට නිරවුල්ව කියන්න පුළුවනි, ලියන්න පුළුවනි. **රේරුකානේ චන්දවීමල මහ නා හිමිපාණන්ගේ** දහම් පොත් කියවන බොහෝ දෙනාට ඉනා පහසුවෙන් ධර්මඥානය ලබා ගන හැකි වී ඇන්නේ එම පොන් ලියා ඇති සරල බස් වහර හා අදහස් නිරවුල්ව ඉදිරිපන් කිරීම නිසාය. එම සජීවි ලක්ෂණය උන් වහන්සේගේ කථාවෙහිද ගැබ්ව ඇති ආකාරය මෙම පාඨයෙන් පුකට වේ. අවහාජ පුකාශනය හා ලේඛනයද මෙම වරින කථාවේ සාර්ථකත්වයට බෙහෙවින් උපකාර වී ඇත. "මං පොත් ලිවේ" යන සතුර වෙනි පරිච්ඡේදය පොත්පත් ලියන අයට ඉතා පුයෝජනවත් උපදෙස් මාලාවන් ඇතුළත් කොටසක් ලෙස හැදින්ව්ය හැකිය. "පටිව්ව සමුප්පාද විවරණය, පාරමිතා පුකරණය, විනය කර්ම පොත, සුවිසි මහා ගුණය" ආදී එක් එක් පොත ලිවීමට මුල් වූ කරුණු මෙහි සඳහන් වී තිබේ. මේ හැම පොතක් ම කාලීන අවශානා ගැන සලකා බලා සම්පාදනය කළ බව උන්වහන්සේ පවසති. කාලින සමාජ අවශානා සලකා බැලිම ගුන්ථ සම්පාදනයෙහි දි මුලික කාරණය ලෙස එම පුකාශයන්ගෙන් අනාවරණය වේ. එමෙන්ම නමන් ලියන කරුණු පිළිබඳව නමන් විසින්ම මනාව අවබෝධ කරගෙන ලිවීම සාර්ථක ගුන්ථ කර්තෑවරයකු කෙරෙහි පිහිටිය යුතු ලක්ෂණයක් බවද මෙයින් පැහැදිලි වේ.

"මං ධර්මය ඉගෙන ගන්නේ හරි අමාරුවෙන්. ඒ නිසා මට හිතුණා මේ ධර්මය මාන් හොඳට නේරුම් අරගෙන අනෙක් අයටත් කියා දෙන්න ඕනෑ කියලා . . . බුදු හාමුදුරුවන්ගේ ධර්මය ගැඹුරුයි. මේ ගැඹුරු ධර්මය පැහැදිලි අවබෝධයකින් නොරව ලියන්නට කියන්නට යාම හරිම නිෂ්පල වැඩක් කියලා මට හිතුණා. . . සමහර ධර්ම කාරණා නේරුම් ගන්නට මං සති ගණන් මාස ගණන් කල්පනා කළා. ඒ අනුව මං හරියට නේරුම් නොගන්න කිසිම කාරණයක් මගේ පොත්වල ලිච්චේ නැහැ." (21-22 පි.)

ධර්ම ශාස්තුීය ගුන්ථ සම්පාදනයෙහි යෙදෙන කවර නරාතිරමේ පුද්ගලයකුට වුවද පාදර්ශයට ගත හැකි ඉතා අගනා උපදෙස් රේරුකානේ මා හිමියෝ මෙසේ පවසුනි :

"හිරු එලියෙන් දවාලට ලිවීම තමයි හොඳ. ඇස්වලට එක හොඳයි. මට නම් ලියන්න ඕනෑ කළේ පෑනක්, කඩදාසියත්, ලෑලි කැල්ලක් විතරයි. වෙන වෙන දේවල් ඒකට එකතු කර ගන්නේ නැහැ. හුහක් දේවල් ඕකට එක්කාසු කරගන්න ගියාම හරි කරදරයි. ලියන්න පූංචි කර්මාන්ත ශාලාවක් ඕනෑ නැනේ. (22 පි.)

මේ අත්දමට මහ නාහිම්පාණන්ගේ මුවින් පැවසෙන වදන් තුළින් අල්පේච්ඡනා ගුණයෙන් හෙබි උදාර පුද්ගල චරින ලක්ෂණ පමණක් නොව වර්තමාන සමාජයට අතිශයින් වැඩදායක උපදෙස් සමූහයක් ද ඉදිරිපත් වී ඇත. ධම්මාලංකාර හිමියන් චරින කථා ගුන්ථ සම්පාදනයෙහි දක්වන සුවිශේෂ කුශලතාව මෙයින් වටහා ගත හැකිවේ.

වර්තමාන හික්ෂු අධභාපනය පිළිබඳ රේරුකානේ මහා නායක මාහිමියන් පවසන අදහස් අධභාපන විශේෂඥයන්ගේ අවධානය යොමු විය යුත්තකි. මෙම ගුන්ථයේ 5 වෙති පරිච්ඡේදයෙන් උන්වහන්සේ ඉදිරිපත් කරන අදහස් අනුව අද හික්ෂු අධභාපනය කිසිසේත් සුදුසු නැති පරිභානි තත්ත්වයකට පත්ව ඇති බව පැවසේ. පැරණි ආරාමික අධභාපනයේ වැදගත් අංග ගැන විස්තර කරන මහතායක මාහිමියන් වහන්සේ ලංකාවේ සියලුම සංඝයාව බලපාන කුමවත් හික්ෂු සංවිධානයක අවශෳකත්වයද පෙන්වා දී ඇත.

පුද්ගල වරිනය විශුහ කිරීමේදී එම පුද්ගලයා විවිධ අංශයන් පිළිබඳ දරන අදහස් ඉදිරිපන් කිරීමෙන් ද එම වරිනය පිළිබඳ පාඨකයාට ගැඹුරින් හඳුනා ගැනුමට අවස්ථාවක් ලබා දීමෙන් ගුන්ථ කර්නැවරයා වරින කථා සම්පාදනයෙහි විශේෂ කුශලතාවක් දක්වා ඇත. මෙම ගුන්ථයෙහි හත්වන පරිවිඡේදය විශේෂ අවධානය යොමු විය යුතු ඉතා අගනා කරුණු සමූහයකින් සුක්ත වූවකි. "ධර්ම සාකච්ඡාවක්" යන මැයෙන් ඉදිරිපත් කර ඇති මෙම පරිවිඡේදයෙහි නිරෝධය, සංකාර වකුය, වේදයින හා විමුක්ති සුබ, අනුත්පාද නිරෝධය, සක්කාය දැෂ්ටිය, නිවන ආදී වැදගත් ධර්ම කාරණා ගැන ධර්ම ගුන්ථ සමූහයක් කියවා උගත හැකි කරුණු ඉතා පැහැදිලිව විශුහ කොට තිබේ.

9, 10, 11 පරිච්ඡේද වෙන් වී ඇත්තේ මහා නායක මාහිමියන්ගේ සොහොයුරිය සහ උපස්ථායක **කිරිඔරුවේ ධම්මානත්ද** හිමි. ශිෂ**ා හේත්ගොඩ කලහණධම්ම** හිමීවරුන් දෙනම මහා නායක මාහිමියත් සමීපාශුයෙන් හදුනා ගත් අයුරු විස්තර කිරීමටය. මෙම පරිච්ඡේද තුන මහා නායක මාහිමියන්ගේ ගිහි ජීවිතයත් පැවිදි ජීවිතයත් සම්බුද්ධ ශාසනයට නැඹුරුව පවත්තා ආකාරය සජීවී ස්වරූපයෙන් විස්තර කර ඇති බව කිව හැකිය.

ඉත්තෑපාත ධම්මාලංකාර හිමියන් වරින කථා සම්පාදනයෙහිදී බොහෝ වරින කථා සම්පාදකයන් අනුගමනය නොකරන නව මං ඔස්සේ යමින් සාර්ථක අන්දමින් තම කාර්යය ඉටු කරන අයුරු මෙම විශේෂ පරිව්ඡේදයන්ගෙන් පුකට වේ.

"මහා නායක මාහිමියන් අපවත් වීමෙන් පසු අවසන් කටයුතු කළයුතු ආකාරය" ගැන උන් වහන්සේගේ අදහස් දැක්වෙන අවසාන පරිච්ඡේදය වරිත කථා ගුන්ථයකට ඇතුළත් නොවන සුවිශේෂ අදහස් සමූහයකින් යුක්ත වූවකි. අති මහත් ධනස්කන්ධයක් වියදම් කරමින් පුතු ආටෝපයට ආදාහන කටයුතු කිරීමට මහත් උනන්දුවක් දක්වන ගිහි පැවිදි කාහටත් උතුම් ආදර්ශයක් දෙන මෙහි එන කරුණු තුවණින් වීමසා බලන කවරකුට වුවද රේරුකානේ වන්දවීමල මහා නායක මා හිමියන් වහන්සේ සංසාර වකුය සිඳ බිඳ දමා විමුක්ති සබය ළහා කර ගැනීම පිණිස අවශ්‍ය ධර්ම මාර්ගයෙහි කෙළවරට ළං වූ පැවිදි උතුමකු බව නිසැකව ම අවබෝධ කර ගන හැකිය.

හොරණ වජීරකුදාණ තායක ස්ථවීර

#### කත්ෘගේ වෙනත් කෘති

මාතා පිතු උපට්ඨාතං 1987 පැවිදි පඩි මිණිපහත් 1990 බුදුබව පතන බලන්ගොඩ ආතන්ද මෙෙනුය මහ නා හිමි 1991 මල්පැලේ උපත් පත්සලේ පියතුමා 1995 ' මේ මම, (මාපලගම චිපුලසාර නා හිමි චරිත කථාව) 2000 සම්භාවන සිංහල සාහිතයමය් බෞද්ධ සාරධර්ම 2000 බෙල්ලන ඥණවීමල මහනාහිමි (චරිතකථාව) - 2005 බුදු දහමෙහි දාර්ශනික පුස්තුන - උපහාරය -තෙමසකට පෙර අපවත්වී වදාල පොකුණුවිට ශී විතයාලංකාරාරාමාධිවාසීව වැඩ සිටි ශාස්තුපති පණ්ඩිත ගරු හේන්ගොඩ කලහාණධම්ම මහාස්ථවිර පාදයත් වහන්සේගේ උදාර ගුණ සමුදායට

#### මහාචාය්්

#### සාහිතා චකුවර්ති, පණ්ඩිත, පුවචන විශාරද රේරුකානේ චන්දවිමල මහා නායක ස්වාමිපාදයන් වහන්සේ විසින් සම්පාදිත

### දහම් පොත්

චනුරාය\$ සනෳය විදර්ශතා භාවතා කුමය බෞද්ධයාගේ අත්පොත වඤ්චක ධර්ම හා චිත්තෝපක්ලේශ ධර්ම පාරමිතා පුකරණය බෝධිපාක්ෂික ධර්ම විස්තුරය මංගල ධර්ම විස්තරය පටිව්ච සමප්පාද විවරණය විතය කර්ම පොත පට්ඨාන මහාපකරණ සන්නය අභිධර්ම මාර්ගය බුද්ධ නීති සංගුහය අභිධර්මයේ මූලික කරුණු අතුවාද සහිත අභිධර්මාර්ථ සංගුහය පෞරාණික සතිපට්ඨාන හාවනා කුමය සුතිපට්ඨාන හාවනා විවේචනය ධර්ම විතිශ්චය (පුථම හාගය) ශාසතාවතරණය පුණෙන<u>ා</u>පදේශය සුවිසි මහ ගුණය පොහොය දිනය වත්තාළීසාකාර මහා විපස්සතා හාවතා උපසම්පදා ශීලය කෙලෙස් එක්දහස් පන්සියය බෝධි පූජාව අතුචාද සහිත උහය පුාතිමෝක්ෂය නිර්වාණ විනිශ්චය හා පුනරුත්පත්ති කුමය

xvi

### පටුන

|     |                                               | පිටුව |
|-----|-----------------------------------------------|-------|
| 01. | මගේ පු•ව් කාලය - (පැවිද්ද හා බුරුමයට යාම)     | 1     |
| 02. | බුරුමයේ පිට ලංකාවට                            | 7     |
| 03. | මේක බුරුම පන්සල - (ශ්වේජින් නිකායේ මූලස්ථානය) | 10    |
| 04. | මං පොත් ලීවේ                                  | 17    |
| 05. | වර්තමාත හික්ෂු අධපාපතය කොහෙත්ම සුදුසු නෑ      | 26    |
| 06. | අහිධර්මය බුද්ධ දේශනාවක්මයි.                   | 30    |
| 07. | ධර්ම සාකච්ඡාවක්                               | 39    |
| 08. | ජීවීනයේ රසවන් සිදුවීම් ටිකක්                  | 51    |
| 09. | ජීවත්ව සිටිත එකම සොහොයුරිය ගෙන්               | 60    |
| 10. | ශිෂා හේත්ගොඩ කලපාණධම්ම හිමියත් ගෙත්           | 63    |
| 11. | අගු උපස්ථායක ධම්මානන්ද හිමියන් ගෙන්           | 72    |
| 12. | අවසන් කටයුතු                                  | 100   |

စေစေပါ မျှတ္တ အစီးလား စာ စောက် စော ဥတေ တက်လို့ သော အစောင်း အားသည် အစောင်း အစောင် အစောင် အစောင်း အစောင်း အစောင်း အစောင်း အစောင်း အစောင်း အစောင် အစောင်

රේරුකානේ චණුවිමල මහා නාහිමියන්ගේ අත්අකුරු

## මගේ පුංචි කාලය (පැවිද්ද හා බුරුමයට යාම)



"මා උපන්නේ "රේරුකාන" ගමේ. "රේරුකාන, රයිගම් කෝරලයේ අදිකාරී පත්තුවේ, බණ්ඩාරගම ආසනයේ පිහිටා තිබෙන පුංචි ගමක්. විශාල වෙල්යායවලින් වට වෙච්ච ගමක්. ඒ වගේම ගොඩ ඉඩම් ද සැහෙන තරම් තියෙනවා. අද නම් අපේ ගමේ ගෙවල් හුහක් තියෙනවා. ජනගහනයන් හුහක් ඉන්නවා. ඒ කාලේ තිබුණේ ගෙවල් දහයක් පහළොවක් විතරයි. අපේ ගේ තවමත් තියෙනවා. ගියොත් බලා ගන්නන් පුළුවන්. ඒක මුලදී වහලට පරාල දාලා පොල් අතු සෙවිලි කරලයි තිබුණේ. නමුත් දැන් පොල් පරාල දාලා පොල් අතු සෙවිලි කරලයි තිබුණේ. නමුත් දැන් පොල් පරාල දාල රට උළු සෙවිලි කරලා තියෙනවා. අපේ ගෙදරට මට වඩා සැහෙන වයසක් ඇතියි කියලයි මං හිතන්නේ. 1897 ජූලි මාසේ 19 දා තමයි මගේ උපත් දිනය. ඒක සදුදා දවසක් කියලයි මට මතක තියෙන්නේ. මගේ පියා දොත් බස්තියන් ද පවුලිස් ගුණවර්ධන. මව මුණසිංහගේ පොඩ් නෝනා. මගේ මව පිය දෙපළම ගුණ යහපත් සැදැනවත් අය.

අපේ පවුලේ මා ඇතුළු සහෝදර සහෝදරියත් හය දෙතෙක් හිටියා. මං තමයි වැඩිමලා. දැත් මේ වත කොට ඉතිරි වෙලා ඉත්තේ තංගි කෙතෙකුයි, මායි විතරයි. ඒ තංගිගේ තම සෙලෝහාම්. එයා පවුලේ දෙවෙතියා. තිලිස් ගුණවර්ධත, එඩ්මත් ගුණවර්ධත, ඇක්මත් ගුණවර්ධත, ඒඩිත් ගුණවර්ධත, තමයි අතෙක් සහෝදරයත් හතර දෙතා. දැත් ඒ හත්ර දෙනාම මැරිලා.

මා ඉස්කෝලේ ගියේ දෙවෙනි පත්තියට විතරයි. පළමුවෙනි පත්තියේදී ඉගෙන ගත්ත කථාවක් 'මෝරුන් සහ තල්මසුත්ගේ සටනක්' නාමත් මට මතකයි. දෙවෙනි පත්තියේදී ඉගෙන ගත්ත දේවල්



මහා නාහිමියන් උපන් නිවස

මට මතක තෑ. තමුත් පළමුවෙති පත්තියෙන් දෙවෙති පත්තියට පාස් වුණ හැටි තම් මතකයි. විභාග දවසේ ළමයි වාඩි කෙරෙව්වේ මූණට මූණ ලා හිටිත විදියට. ගුරුතුමා ශබ්ද තගා කිවා, 'තේ වතුර බීම ගුණයි' කියලා. ඒ වාකෲය ලස්සතට අපේ ගල්ලෑලි වල ලියන්න කිවා. මට ඉතිත් ඒක ලියන්න බැහැ. ඉස්සරහ බංකුවේ වාඩි වෙලා හිටිය ළමයා හොඳට ලියලා තිබුණා. මං ජයාගේ ගල්ලෑල්ල දිහා බලාගෙන ලිව්වා. එහෙම තමයි මං දෙවෙති පත්තියට පාස් වුණේ. එතකොට මං දෙවෙති පත්තියට පාස් වුණේ කොපි කරලා.

#### පැවිද්ද

"මේ ශන වර්ෂය මුලදි, ඒ කියන්නේ 1906 දී බු**රුම ජාතික** විතයාලංකාර කියන හාමුදරු නමක් ලංකාවට වැඩියා. උන් වහන්සේ ඉපැරණි පූජනිය ස්ථාන දැක ගැනීමටත්, වැඳ පුදා ගැනීමටත් එක්ක ලංකාවේ බොහෝ පුදේශවල සංචාරය කළා. එහෙම සංචාරය කරන අතර උන් වහන්සේ මේ අපේ පුදේශයටත් වැඩියා. වැඩලා මේ ළහම

තියෙන 'කුළුපන' කියන කන්දේ ගල් ගුහාවක දින කීපයක් නනර වෙලා විවේකයෙන් හිටියා. මේ පළාතේ අය මේ බුරුම ජාතික හාමුදුරුවන් ගැන පුදුම විදියට පැහැදිලා දානමාන ආදියෙන් සලකන්න පටන් ගන්නා. මේ හාමුදුරුවන්ට හොඳට සිංහලන් බැහැ. ඒ වුණන් එන යන අයන් සමග කැඩිව්ව සිංහලෙන් කථා බහ කරනවා. බණන් කියනවා. මේ හාමුදුරුවන් ගැන ඇති වෙව්ව මහත් පුසාදය නිසා මේ පළාතේ සැදැහැවත් උදවිය උන් වහන්සේට සිවුරු, අට පිරිකර ආදිය හරියට පුජා කරන්නට පටන් ගන්නා. ටික දවසක් යන කොට උන් වහන්සේ කල්පනා කළා නමන්ට ලැබුණු පුද පරිස්කාර ඔක්කොම පුජා කරන්නටන් එක්ක, සියක් නමකට දානයක් දෙන්නට ඕන<sub>ැ</sub> කියලා. දානය සඳහා වටපිට පන්සල්වල වැඩ ඉන්න හාමුදුරුවරුන්ට ආරාධනා කළන් ඒ ඇත්තන් ඒ ආරාධනාව . පිළිගන්නේ නැහැ. මේක මේ පළානේ ඉන්න සැදැහැවන් බෞද්ධ පිරිසට ලොකුම් පුශ්නයක් වුණා. ඒ වෙලාවේ **වස්කඩුවේ සුභූති** කියන හාමුදුරුවන් මේ කාරණය දැනගෙන දානෙන් බාර ගෙන, දානෙට අවශා සියලම සංඝයාත් වැඩමවලා දුන්තා. වස්කඩුවේ සුභූති හාමුදුරුවන් ඒ කාලේ පුසිද්ධ හාමුදුරු නමක්. ඒ වගේම එඩිතර බලවත් හාමුදුරු තමක්. දාන පිංකම ඉතාම හොදින් කෙරුණා. පිංකම අවසන් වුණාම මේ පළාතේ ඉන්න සැදැහැවන් දායක පිරිස එකතු වෙලා සාකච්ඡා කළා, අපේ දාන පිංකමට වට පිටාවේ පන්සල්වල හාමුදුරුවරුන් නොවැඩිය නිසා අඑතින් පන්සලක් හදන්න ඕනැයි කියලා. ඔන්න ඔය දායක පිරිස එකතු වෙලා තමයි මේ ඉඩම අරගෙන මේ පන්සල හැදුවේ. මේ ඉඩමට ඉස්සර කිව්වේ "**ඉදිකැටි දෙනිය**" කියලා. ඔහේ තිකම් තිබුණ කැල<sub>ී</sub> ඉඩමක්. ඒ කාලේ හොර හරක් ගෙනත් බැදලා තියෙන්නෙන් මේ ඉඩමේ. ඔය නයි පොළොන්ගු වගේ දුරුණු සර්පයන් අල්ලගෙන ගෙනන් දාල නියෙන්නෙන් මේ ඉඩමට. මේ ඉඩමට අයිතිකාරයන් හුභක් ඉඳලා තියෙනවා. ඒ කවුරුන් වගේ එකතු වෙලා තමයි මේක පුජා කරලා තියෙන්නේ. ඒ පුජාව කළේ බුරුම ජාතික විනයාලංකාර කියන හාමුදුරුවන්ටයි. මේ පන්සලට විනයාලංකාරාරාමය කියන්නේ ඒ නිසයි.

විතයාලංකාර හාමුදුරුවත් කැඩිව්ව සිංහලෙත් එත යන අයට තිතර තිතර බණ කිව්ව බව මං කලිත් කිව්වා. බොහෝ විට උත් වහන්සේ පැවිදි වීමේ වටිතාකම, එහි ආනිසංස පුකාශ කළා. අපේ නාත්තත් තිතර තිතර යනවා ඔය බණ අහත්ත. මට අද නම් හිතෙනවා විනයාලංකාර හාමුදුරුවන් පැවිදි වීමේ අගය ඒ නරමට ම වර්ණනා කළේ බූරුම රට ගැන කල්පනා කරලයි කියලා. බූරුම රටේ වැඩි දෙනෙක් මහණ වෙනවා. කොහොම වුණන් අපේ නාන්නන් තිතර මේ බණ අහලා ගෙදර ඇවිල්ලා අපටත් ඒ ගැන කියනවා. 'දවසක් තාත්තා මගෙන් ඇහැව්වා පුතේ, උඹටත් මහණ වුණොත් ත්රකද ? කියලා'. එතකොට මගෙ වයස අවුරුදු තමයක් විතර ඇති. මාත් ඉතිත් කැමති වුණා මහණ වෙත්ත. කුමක් තිසා මහණ වෙත්ත කැමති වුණාද කියලා කියන්න බැහැ. කොහොම වුණන් අදට වඩා ඒ කාලයේ ළමයි කැමතියි මහණ වෙන්න. මවුපියන් කැමතියි දරුවන් මහණ කරන්න. මං විතරක් නෙමෙයි, ඔය වෙන කොට මහණ වෙන්න කැමැත්තෙන් හිටියේ. තවත් ළමයින් විසි හය දෙනෙක් විතර මහණ වෙන්න කැමැත්තෙන් සුදානම් වෙලා හිටියා. 1906 ජනවාරි මාසයේ 08 වෙතිදා මා ඇතුළු තවත් ළමයි විසිහය දෙතෙක් පැවිදි වුණා. අපව පැවිදි කළේ බුරුම ජාතික විනයාලංකාර කියන හාමුදුරුවෝ. මහණ වෙන්න ඉස්සර වෙලා සාමණේර බණ දහම් පොන, පාලි වර නැගිල්ල, වගේ පොත් කිහිපයක් පාඩම් කළා. ඒ පොත් පාඩම් කළේ **බටුවිට** සුසීම කියන හාමුරුවන් ළහ. පැවිදි වීමෙන් පස්සේ අපට වැඩි කාලයක් ලංකාවේ ඉන්න ලැබුණේ නැහැ. බුරුම ජාතික විනයාලංකාර හාමුදුරුවන් 1908 ජනවාරි 27 වැනි දා අප ඔක්කෝම බුරුම රටට එක්කර ගෙන ගියා. ඒ නිසා බණ දහම් පිළිබද අපට මූලික දැනුම ලැබුණෙ බුරුමයේ දී. ඒ විතරක් තෙමෙයි නිපිටක ධර්මය සම්පූර්ණයෙන් ම ඉගෙන ගන්නෙන් බුරුම රටේදී. මා ඇතුළු සාමණෙර පිරිස නතර වෙලා හිටියේ පහත බුරුමයේ ශ්වේජින් නිකායේ මහාතායක මාහිමීයන් වහන්සේ ළහ. මුල් අවුරුදු කිහිපයේදී අපට හරිම අමාරු වූණා. ඒකට හේතුව බුරුම භාෂාව අපට නොතේරෙන තිසයි. බූරුම භාෂාව ඉගෙන ගැනීමන් හරිම අමාරුයි. සමහර බූරුම වවන අපට උච්චාරණය කරන්න කොහොමවන් බැරි වුණා. නමුත් පස්සේ පස්සේ ටික ටික හරි ගියා. මට ඒ කාලේ හොඳට පාඩම් හිටිනවා. ඒ නිසා මං හුහක් පොත් පාඩම් කළා. අවුරුද දහයකට වැඩි කාලයක් මං බුරුම රටේ හිටියා. ඒ කාලය තුළ බුරුම රටේ පිළිගන් උගන් ධර්ම විනයධර ආචාර්යවරුන් ළග ධර්ම විනය අටුවා ථිකා සහිතව හොදින් ඉගෙන ගත්තා. ඔය අතර එක වරක් ලංකාවට ඳැවින් යන්න අවස්ථාව ලැබුණා. ආපසු මා බුරුමයට ගියේ උපසම්පදාව ලබා ගැනීමටන් එක්කයි. 1917 **ඔක්තෝබර් 26 වෙනි දින** 

බුරුම රටේ ධම්මිකාරාම සීමාවේදී අධිශීල සංඛ්‍යාත උපසම්පදාව මා ලබා ගත්තා. අභිධර්මය ගැන ගැඹුරු දැනුමක් මා ලබා ගත්තෙන් බුරුම රටේදී. ඒ පිළිබඳ මහා විශාරද උගත් හික්ෂූත් වහත්සේලා බුරුම රටේ ඉත්තවා. ඒ වගේම වටිතා පොත් පත් රාශියක් බුරුම භාෂාවෙත් ලිය වී තියෙනවා. භාවතා කුම පිළිබඳව හොඳ දැනුමක් ලබා ගත්තෙන්, ඒවා හොඳින් පුගුණ කළේත් බුරුම රටේදී. මට බුරුම භාෂාව ස්ව භාෂාව තරමටම හොඳට පුළුවත්. කථා කරන්ත, ලියන්න, කියන්න එකසේම පුළුවන්.

මෙතෙත්දි මම බුරුම රටේ අාරාමික අධාාපනයේ තියෙන හොදම ඉගැන්වීමේ කුමයක් ගැනන් කියන්නම්. මා දන්නේ නැහැ වෙන මොන රටකවත් ඒ වගේ ඉගැන්වීමේ කුමයක් තියෙනවා කියලා. රාතුියට මහ කළුවරේ නමයි ඒ ඉගැන්වීම කරන්නේ. ගුරුවරයාත්, ශිෂායොන් මහ කළුවරේ එක එක නැන වාඩිවෙලා ඉන්නවා. පොත් පන් කිසිවක් නෑ. ගුරුවරයා මුලින් විස්තර කරලා කියා දෙනවා. ඒක හොඳට අහගෙන හිටියොත් ශිෂායන්ටත් ඒ පාඩම පොතේ තියෙන හැටියට ම කියන්න පුළුවන් වෙනවා. අභිධර්මාර්ථ සංගුහයේ ස්වරූප විභාගය, මාතෘකාව, ධාතු කථා, යමක, පටඨාන ඔය වගේ පොත් ඔක්කෝම රාතුියේ උගන්වනවා. ඒවා හඳුන්වන්නේ '**රාතුි වාවත**' වශයෙන්.

දිනපතා උදේ 4.30 ට අවදි වෙන්න ඕනෑ. ඒ සඳහා ගෙඩිය ගහනවා. ඊළහට වන්දනාමාන කටයුතු වල යෙදෙන්න ඕනෑ. මෙතනදී පැමිණීම ලකුණු කරනවා. නම කියවන විට ඉන්නවා කියලා ශබ්ද නගා කියන්නටත් ඕනෑ. ඔය වෙලාවට නාවොත් දඩුවම් ලැබෙනවා. වතුර කල පහක්, සමහර විට ඊට වැඩි පුමාණයක් ගෙනිහින් තැනකට වත් කරන්න වෙනවා. මට නම් ඔය පාන්දර නැගිටින එක මක්කරලවත් කරන්න බැහැ. මුලින් මුලින් මටත් ඔය දඩුවම ලැබුණා. පස්සේ මට දඩුවම් නොදී අත් හැරියා. ඒ ඇත්තොම තේරුම් ගත්තා මට ඒක කරන්න බැහැ කියලා.

මා කලින් සදහන් කළා අර රාතුි වාවන හෙවන් අන්ධකාරයේ කරන ඉගැන්වීම ගැන. සමහර විට පැය තුන හතරක් එක දිගට පාඩම කරගෙන යනවා. සමහර දිනවල මේ මහ කළුවරේ වාඩිවෙලා ඉන්න අතරම මට නින්ද යනවා. පාඩම අවසන් වෙලා අනෙක්

ඔක්කෝම නැගිටලා ගිහිල්ලා. මං විතරයි ඉතිරි වෙලා ඉන්නේ. මා ඒ කාලේ හරිම කම්මැලියි. මං තමයි ඒ කාලයේ බුරුමයේ හිටිය ලොකුම කම්මැලියා.

බුරුම රටේ ආරාමික අධාාපනය ගැන මෙනෙන්දී තව ටිකක් කියන්නම්. ආරාමික අධාාපනයේ පාලි වාාකරණ ඉගැන්වීමටත් විශේෂ ස්ථානයක් ලැබුණා. පාලි වාාකරණ හා භාෂාව ගැඹුරට ඉගැන්නුවා. ඒ සමග ම නිුපිටක ධර්මයන් අවුවා ටිකා සහිනව විස්තරාත්මකව ඉගැන්නුවා. අප බුරුම රටේ ඉන්න කාලේ අනෙක් ඉගැන්වීම් වලට විශේෂ තැනක් ලැබුණේ නෑ. දැන් නම් හුහක් වෙනස් වෙලා කියලා ආරංචියි. ඔය ඉංගුීසි වගේ භාෂා ඉගෙනීමට සමහර බුරුම පැවිද්දන් දැන් දැන් ලංකාවටත් එනවානේ.

බුරුමයේදී ශ්වේජිත් තිකායෙන් උපසම්පදාවන් ලබාගෙන අවුරුද්දක් විතර ගියාට පස්සෙයි මා ලංකාවට ආවේ. ඒ ඇවිදිල්ලා කොළඹ, දෙමටහොඩ මහා විසුද්ධාරාමයේ කාලයක් නතරව හිටියා. මෙනතදී මා එක දෙයක් විශේෂයෙන් සදහන් කරන්නට ඕනෑ. ඔය විසුද්ධාරාමයේ වැඩ හිටිය අරංගල සිරිධම්ම හාමුදුරුවන් තමයි මේ දහම් පොත් පත් ලිවීමට මාව උනන්දු කළේ. 'බුරුම රටේ බුරුම හාෂාවෙන් ධර්මය පිළිබඳවත් විශේෂයෙන් අභිධර්මය පිළිබඳවත් වටිනා පොත් පත් ලියවිලා තියෙනවා. 'ඒ වගේ පොත් ටිකක් ඔබ වහන්සේත් සිංහල භාෂාවෙන් ලිව්වොත් හොඳයි' කියලා තිතර තිතර ඒ හාමුදුරුවන් මට කිව්වා".

## බුරුමයේ සිට ලංකාවට



්බුරුම රටේ ඉඳලා ලංකාවට ඇවිදින් මා ඉස්සෙල්ලම නනර වුණෙ **දෙමටගොඩ මහා විසුද්ධාරාම පන්සලේ**. ඒකට විශේෂ හේතුවකුන් තිබුණා. ඒ කාලයේ පිටරටක ඉඳලා මෙහාට ආචාම සනීපාරක්ෂාව සඳහා රජයට පෙනි සිටින්නන් වෙනවා. ඉතින් කොළඹ නනර වී සිටීම ඒකටත් පහසුවක් වෙනවනේ. විසුද්ධාරාමයේ නතර වෙන්නට ඒකන් එක හේතුවක් වුණා. ඔය ඉන්න අතර සිරිධම්ම භාමුදුරුවන් අභිධර්මය උගන්වන පන්තිවලට ගිහිල්ලා මාන් පැත්තකින් අහගෙන හිටියා. මං ඉතින් බුරුම රටේ වසර ගණනාවක් ඉඳලනේ ලංකාවට ආවේ. ඒ නිසා වැඩි දෙනෙක් හිතාගෙන හිටියා මට අභිධර්මය වගේ දේවල් හොඳට පුළුවන් කියලා. ඉගෙනිමට ආව ශිෂායන් සමහර අවස්ථාවල මට කිවා ඒ අයට අභිධර්මාර්ථ සංගුතය උගන්වන්න කියලා. මා ඒකට එච්චර කැමති වුණේ නෑ. ඒ ඇත්තන් නැවත නැවත මේ ඉල්ලීම මගෙන් කළ නිසා දවසක් මා ඒ ඇත්තන්ට අභිධර්මාර්ථ සංගුහය ඉගැන්නුවා. ඔය අතර ශිෂෳයන් කියන්න පටන් ගන්නා සිරිධම්ම හාමුදුරුවන්ට වඩා මගේ ඉගැන්වීම හොඳයි කියලා. මා ඒ වෙලාවේ කල්පතා කළා මේ වගේ කථාවක් ඇති වෙච්ච එක හොඳ නැ. දැන් ඉතිං මං ඉක්මනින් මෙතනින් අයින් වෙලා යන්ට ඕනෑ කියල.

ඒ වන විට අභිධර්මය ගැන ලෝක පුසිද්ධ වෙලා හිටියේ සිරිධම්ම හාමුදුරුවන්. ඉතින් මං වගේ පුංචි කෙනෙක් සිරිධම්ම හාමුදුරුවන්ට වඩා හොඳට උගන්වනවා කිවාම ඒක ඒ හාමුදුරුවන්ට මදි පුංචිකමක් වෙනවනේ. ඒ නිසා ඉක්මනින් ම එනනින් අයින් වෙලා යන්නට මං තීරණය කළා. හැබැයි මා ඒ ඇත්තන්ට කිවේ නැහැ අස්වෙලා යනවා කියලා. යමින් එමින් ටික දවසක් ඉඳලා පස්සේ තොගිහින් ම අත් හැරියා. නමුත් අපේ සම්බන්ධකම මේ මැතක් වන තුරුම තිබුණා. ඒ ව්සුද්ධාරාමයේ අභිධර්මය ඉගෙනීමට ආව ශිෂායන් ගැන මං මුලදි බිය වුණා. මේ ඇත්තන් හරියට දන්නවා ඇති කියලා. බැලවාම මට තරම් ඒවා ගැන දැනුමක් ඇති කවුරුවත් ඒ ශිෂායන් අතර හිටියේ නැහැ. නමුත් ඒ අය මැරිගෙන උදේ ඉඳන් පාඩම් කරනවා. මං එහෙම මහන්සි වෙලා කවදාවත් පාඩම් කරන්නේ නැහැ. මට එක වරක් ඕනෑම දෙයක් බැලවාම පාඩම් හිටිනවා. නිපිටකයේ වැඩිම පුමාණයක් මට කට පාඩම්. දැනුත් ඒවා වෙනසක් නැතුව පාඩම් තියෙනවා.

විසුද්ධාරාමයෙන් ගිහිල්ලා මං **පානදුරේ පන්සලක** ටික දවසක් නුතර වී හිටියා. ඒ පන්සලේ විහාරාධිපති වශයෙන් හිටියේ **ධීරානන්ද** කියලා හාමුදුරු නමක්. ඒ පන්සල 'වැල්ලබඩ පන්සල' නමින් පුසිද්ධ වෙලා තිබුණෙ. මුහුද අයිත තිසා. ශරීර සෞඛ්‍යයටත් ඒක හොඳ තිසා මං කලක් එහි නතුරව හිටියා. අවුරුද්දක් හමාරක් විතරම එහි හිටියා. එතනදී තමයි මූලින් ම පොත් ලිවීම පටන් ගත්තේ. මගෙ මූල්ම පොත නමයි '**නිර්වාණ විනිශ්වය**'. මේ පොත ලියන්න හේතුවකුන් තිබුණා. ඒ කාලයේ තිබුණා '**ධර්ම ශුී**' කියලා සහරාවක්. ඒ සහරාවේ සංස්කාරකවරයා මගෙන් ඉල්ලීමක් කළා නිර්වාණය ගැන ලිපියක් ලියලා දෙන්න කියලා. ඒක පළ වුණාම ඒ ලිපියේ කාරණා විවේචනය කරමින් කවුදෝ ගිහි මහන්මයෙක් ලිපියක් ලියලා තිබුණා. මට නම මනක නැහැ. ඒකට පිළිතුරු දෙමින් නවත් ලිපි කීපයක් ම මං ලීවා. පැත්තටම මං තීරණය කළා මේ විදියට ලිපි ලිවීමෙන් වැඩක් නැහැ, නිර්වාණය ගැන විස්තර කරමින් පොතක් ලියන්න ඕනෑ කියලා. ඒක තුමයි 'නිර්වාණ විනිශ්චය' කියන පොත. එතකොට මගේ වයස අවුරුදු විසි නවයක් විතර ඇති. මේ පොත මුදුණයෙන් පිට වුණාම සමහර දෙනා ඒක කියවන්නන් ඇති. ඒක ටිකක් ගැඹුරු කාරණා ඇතුළත් පොතක්. ඒක කියවන අයට ඒ තරම් රසයක් නොදැනෙන්නත් ලැති. තිර්වාණය ගැඹුරු දහමක්. තේරුම් ගැනීමත් අපහසුයි. තේරුම් කිරීමට සුදුසු වචන නෝරා ගැනීමන් හරි අමාරුයි. ඒ නිසා මං හිතනවා 'නිර්වාණ විතිශ්වය' පොත මගේ අතිත් පොත් තරමට කියවන අයට පිය බවක් ඇති නුනාදෝ කියලා, කොහොම වූණන් මගේ සිංහල දැතුමන් ඔය වෙන කොට ඒ තරම් හොඳ නැහැ. ඔය කාලේ මං සිංහල දැනුම හදා ගන්න ජාතක පොත, සද්ධර්ම රත්තාවලිය, පුජාවලිය වගේ පොත් කියෙව්වා. ඒවායේ තියෙන

වචනත් මට හුරු වුණා. ඔය 'නිර්වාණ විතිශ්චය' කියන පොතේ මං යොදලා තියෙන වචන හුගාක් අර පැරණී පොත්වල තියෙන වචන කියලා මට හිතෙනවා.

#### මහා නායක හාමුදුරුවන් පසුව ලියපු පොත්වල තියෙන භාෂාව හරිම සරලයි නේද ?

මාත් හිතනවා එහෙමයි කියලා. 'නිර්වාණ විනිශ්වය' ලියු භාෂාව මං ඒ පොතෙන් ම අවසන් කළා. අනෙක් පොන් ලිවේ බොහොම සරල සිංහලෙන්. ඇත්ත වශයෙන් ම මට උවමනා කළා ඔය තිර්වාණ විතිශ්වය පොත තැවත මුදුණය තොකර ඒකෙන් ම අවසන් කරලා දාන්න. නමුත් මගේ අකමැත්ත මැද මේ ළහදී ඒ පොත නැවන මුදුණය කරලා තියෙනවා. මං පසුව ලිව්වනේ 'පටිව්ව සමුළුපාද විවරණය' කියලා පොතක්. ඒ පොතේ ඔය තිර්වාණය ගැනන් හොද විස්තරයක් ඉදිරිපන් කරලා තියෙනවා. ඒකයි මං 'නිර්වාණ විතිශ්වය' පොතු තැවතු මුදුණය කරන්න එපා කියලා කිව්වේ. ඒ පොත අවසන් කරලා දාන්න ඕනැ කියන හැනීමක් මා නුළ තිබුණා. මං පොත් ලිව්වේ මුදුණය කරලා විකුණලා මුදල් හම්බ කිරිමේ අදහසින් නොවෙයි. මගේ පොතක් වෙන කවුරුන් හෝ මුදුණය කළාට, මගේ පොත්වල කොටස් උපුටා ගත්තාට, මගේ තමත් මකලා, වෙන කෙනෙකුගේ ම නමින් මුදුණය කළාට, මගේ නම් කිසිම විරුද්ධකමක් නැහැ. ඒක නිති විරෝධී වුණාට මගෙන් නම් නහනමක් නැහැ.

මං පොත් ලිව්වේ පොදු ජනතාවට මේ උතුම් ධර්මය බෙදා දීමටත් වඩා 'මගේ සම්මෝහය දුරු කර ගැනීමටයි.' ධර්මය ඉගෙන ගැනීමෙතුත්, පොත් ලිවීම සඳහා කරුණු රැස් කිරීමෙතුත්, ඒ සම්මෝහය දුරු වෙනවා කියලා කියන්න පුළුවත්.

## මේක බුරුම පන්සල (ශ්වේජින් නිකායේ මූලස්ථානය)



බුරුම ජාතික යු. විනයාලංකාර හාමුදුරුවන් ආරම්භ කළ නිසා මේ පන්සලට ඒ නම කියනවා. ඒ ගැන මං මුලිනුන් කිවා. බුරුම පන්සල කිවාට බුරුමයේ පන්සල් වල තියෙන ඔක්කෝම වැඩ පිළිවෙල මෙහේ අනුගමනය කළේ නැහැ. එහෙම කරන්නන් බැහැනේ. නමුත් මුල් කාලයේ දී ඔය සියම් නිකායේ පන්සල් සමග වැඩි සම්බන්ධයක් තිබුණේ නැහැ. බටුවිට පන්සලන්, බොල්ගොඩ පන්සලන්, පෙමේ නිකායට අයිති ඒවා. ඒ නිසා ඒ පන්සල් දෙකන් සමග ළහ සම්බන්ධයක් තිබුණා. නමුත් ඉක්මණින්ම සියම් නිකායේ පන්සල් සමගන් පෙේ සම්බන්ධය ඇතිවුණා. දැන් නම් මොකවත් වෙනසක් නැහැ. කවුරුන් ඔහේ එකට එකතු වෙලා ආගමික කටයුතු කරනවා.

මා මේ බුරුම පන්සලට එන්න ඉස්සර වෙලා නවන් ස්ථාන කිහිපයකම වික වික කාලය ගන කළා. අවුරුද්දක් විතර වාසය කළ නැතක් නමයි කළුනර "කුමරි කන්ද" කියන පන්සල. එනන වස් කාලයකුන් ගන කළා. ඒ පන්සලේ හිටිය කොත්මලේ සද්ධාවාස කියල උගන් හාමුදුරු නමක්.

බොල්ගොඩ පත්සලෙත් මං සැහෙන කාලයක් හිටියා. ඒ පන්සලේ හිටිය ධම්ම ජෝති කියන හාමුදුරුවන් අපවත් වුණයින් පස්සේ කටයුතු කර ගෙන ගියේ මං. ඒ ඉන්න අතර පුළුවන් තරමින් ඒ ස්ථානය දියුණු කළා. ආගමික කටයුතු බොහෝ විට ඉටුකර දුන්නේ මේ බුරුම පන්සලෙන්, සංඝයා වැඩමවා ගෙන ගිහිල්ලා.

කිරීවත්තුඩුව පැත්තේ රාමස්ස තිකායේ පත්සලකන් වික කාලයක් මං තැවතිලා හිටියා. ඒ කාලේ ඒ පත්සල පාළුවට ශිහිල්ලා තිබුණ. ඒ පත්සල අයිති හාමුදුරුවත්ව තවත් හුහාක් පත්සල් තිබුණා. බොහෝ දෙතා ඒ හාමුදුරුවත්ට කිව්වේ "පත්සල් වකුවර්ති" කියලා. ඒ හාමුදුරුවත් මුල්ලේගම හාමුදුරුතමක්. මං ඔහොම නැත් නැත්වල හිටියේ මෙහේ අගගධම්මාලංකාර කියන හාමුදුරුවො වැඩ සිටි තිසයි. ඒ කාලේ අවුරුදු දහයක් විතර නැත් තැත්වල ඉදලා අගගධම්මාලංකාර හාමුදුරුවත් අපවත් වුණාට පස්සේ තමයි මං මෙහාට ආවේ. මේ ස්ථානයත් වැදගත් ස්ථානයක් නිසා ඒකත් දියුණු කරගෙන ඉත්ත ඕනෑ කියන දෙහසක් හිතට ආවා.

මුල් කාලයේ පන්සල් වල ඉදීමේ අදහසක් මට තිබුණේ නැහැ. ආරණයකට වෙලා බණ භාවතාවෙන් කල් ගෙවීමටයි හිතා ගෙන හිටියේ. එහෙම ආරණාය දෙක තුනුකටත් මන් ගියා. නුමුත් මට ඇති වෙච්ච අසතිපකම් තිසා, ඒ අදහස අත් හැරලා පත්සලට ම ආචා. ඉතින් එහෙම අදහස් වෙනස් වෙනවානේ. මුල සිටම මගෙ ආසාව වුණෙ මේ උතුම් ධර්මය හොඅට දැන ඉගෙන ගන්න ඕනෑ කියන එකයි. මේ ධර්මය ලියලා කියලා ඒ පිළිබඳව දැනුමක් අනික් අයටත් ලබා දෙන්නට ඕනෑ කියන අදහසක් මට නිබුණෙ නැහැ. පුථමයෙන් මා මේ ධර්මය දැන ඉගෙන එයින් පුනිඵලයක් ලබන්නට ඕනෑ කියන අදහසයි මට තිබුණෙ. සසරින් එතර වීම සඳහා කටයුතු කිරීමයි මට උවමනා කළේ. නමුන් ඉතින් පන්සලකට වෙලා බණ දහම් කියමින් පොත් පත් ලියමින් වෙතත් ආගමික වැඩ සටහන් වලටත් යමිත් එමින් කොහොමද ඒ සඳහා ම කටයුතු කරන්නේ. පුළුවන් තරමින් බණ භාවතාවක යෙදෙමින් කල් ගෙවනවා. සියල කටයුතු වලට සහභාගි වෙමින් බණ භාවනා සඳහාන් එක්නරා පුමාණයකට කාලය ගන කළා. මූල කාලයම ඒ සදහා යොදා ගන්න නම් හොඳයි කියලන් දැන් හිතෙනවා.

අපේ ශ්වේජින් නිකාය ගැනන් මෙහි දී යමක් මම කියන්නම්. ධර්මාශෝක රජතුමාගේ ධර්ම දූන විභාපාරයේ පුතිඵල ලැබූ රටවල් අතර එක් රටක් තමයි ස්වර්ණ භුමිය. ඒක රාමඤ්ඤ රට කියලත් පුසිද්ධ වී තියෙනවා. ඒක අයත් වන්නේ පහත බුරුමයට යි. රාමාධිපති තම් රජතුමාගේ කාලය වන විට ශාසනික පරිහානිය වැඩි දියුණු වී ගිහිල්ලා උපසම්පදාවක් ඇතැයි ස්ථීර වශයෙන් නො පිළිගත හැකි තත්ත්වයක් උදා වුණා. මේ අතර ශුී ලංකාවේ තිර්මල වු උපසම්පදාව පවත්තා බව දැන ගෙන භික්ෂූන් වහන්සේලා හනළිස් අට නමක් මෙහාට එවා නිර්මල පැවිද්ද හා උපසම්පදාව ලබා ගක් බවත් ඉතිහාසයේ සදහන් වෙනවා. ජයවර්ධනපුරයේ රජ කළ බවතෙකබාහු රජුගේ කාලයේ දී කලහාණ නදියේ උදකුක්බෙප සිමාවකදී විනය කර්මය කළ බවන් දැක්වෙනවා. හනලිස් අට නමක් උපසම්පදාව ලබා ගෙන රාමඤ්ඤ රටට (ස්වකීය රටට) ගිහිලලා සියලම භික්ෂුන් වහන්සේලාට උපසම්පදාව ලබා දුන්නා. ඒ අනුව කලින් පැවති සොණුන්තර සංඝ පරම්පරාව අවසන් වෙලා මහාවිහාර පරම්පරාව ආරම්භ වුණා. ඒ මහා විහාර පරම්පරාවත් කුමයෙන් පිරිහෙන්නට පටන් ගන්නා. මේ ගැන බලවන් සංවේගයට පන්ව ්ජාගුරාභිධා සද්ධමම වංශ ධම්මසේතාපති අතුලාධිපති සිරිපවර මහා ධම්ම **රාජාධි රාජගුරු** ස්වාමින්දුයන් වහන්සේ උස්සීල භික්ෂූන් ගෙන් ඇන්වි ඔවුන් හා ධර්මාමීෂ සම්භෝගයෙන් වැලකිලා ශික්ෂාකාමී සිල්වන් භික්ෂු පිරිසක් ඇති කරගෙන පුනාන්න පුදේශයක වාසය කළා. කලින් කි දිග නම උන්වහන්සේට දුන්නේ රජතුමා විසින්. ඒක ගරු නමක්. උන්වහන්සේගේ නම **ජාගර** යන්නයි. උන්වහන්සේ උපන්නේ **ශ්වේජින්** නැමැති ගමේ. ඒ තිසාම උන් වහන්සේට **ශ්වේජන් ශයාඩෝ** නමන් කියනවා. බුරුමයේ උන්වහන්සේ පුසිද්ධ වී සිටියේ මේ නමින්. නමුන් ලංකාවේ උන් වහන්සේ පුසිද්ධ වුණේ "ජාගර" යන නම්න්. උන්වහන්සේ වැඩ සිටියේ **මෙන්ඩුන් රජතුමාගේ** කාලයේ.

මේ රජතුමා ශුද්ධා බුද්ධි සම්පන්න රජ කෙනෙක්. පස්වන ධර්මසංගායනාව කරවලා නිපිටක ධර්මය කිරීගරුඩ (සුදුගල්) පුවරුවල කොටවා නැබීම ආදී පින්කම් රාශියක්ම මේ රජතුමාගේ මූලිකන්වයෙන් සිදුවී නියෙනවා. එතුමා ධර්මවිනය ආඥා පනන නමින් ආඥා පනනක් නිකුන් කරලා බුදු සසුන පිරීසිදු කිරීමටත් උන්සාහ ගන්නා. නමුන් ඒක එච්චර සඑල වුණේ නැහැ. මෙන්ඩුන් රජතුමා කුමාර කාලයේ ඉඳලම ජාගර හිමියන් දැන ඇදිනගෙන උන්වහන්සේ කෙරෙහි පැහැදිලා හිටියා. මණ්ඩලේ යන නමින් අහිනව නගරයක් කරවා එතුමා ජාගර හිමියන් මණ්ඩලේ නගරයට වඩමවා ගන්නා. අහිනව සංසාරාම පහක්ම සාදවා උන් වහන්සේට පූජා කළා. ඒ විතරක් නෙවෙයි, ජාගර හිමියන්ගේ මාර්ගයෙන් ශාසන සංශෝධනයක් කිරීමටත් එතුමා කියා කළා. ජාගර හිමියන් ඒ ආරාම පාලනය කිරීම සඳහා වගන්හි විස්සකින් යුක්න ධර්මාවවාද ලේඛනයක් ද සකස් කර ගත්තා. උත්වහත්සේගේ පාලත කුමයේ හොදකම තිසා ඒ ආරාම වල වාසය කරත භික්ෂූත් වහත්සේලා පර්යාප්ති පුතිපත්ති දෙකිත්ම දියුණු වත්තට පටත් ගත්තා. ජාගර භිම්යත්ගේ භික්ෂු පිරිස අතර රාජගුරු උපාධිය ලැබූ භික්ෂූත් වහත්සේලා විසි එක් තමක් ම වැඩ සිටියා. මේ තත්ත්වය තිසා අතෙක් බොහෝ භික්ෂූත් වහත්සේලාත් ජාගර භිම්යත්ගේ පිරිසට එකතු වෙත්තට පටත් ගත්තා. ඉක්මණිත්ම දහසකට අධික භික්ෂු පිරිසක් ඇති වුණා.

අඑත් තිකායක් ආරම්භ කිරීමේ අදහසක් ජාගර හාමුදුරුවත්ටත් මෙන්ඩුන් රජතුමාටත් තිබුණේ නැහැ. එහෙම වුණත් ජාගර හිමියන්ගේ හික්ෂු පිරිස රටේ කැපී පෙතෙන භික්ෂ පිරිසක් බවට පත් වුණා. ඒ නිසා රට වාසීන් **ශ්වේජන් ශයාඩෝ** යන ජාගර හිමියන්ගේ නාමය අනුව ඒ භික්ෂු පිරිස ශ්වේජින් නිකාය කියලා හඳුන්වන්නට පටන් ගත්තා. ශ්වේජිත් තිකාය ආරම්භවුණේ ඔත්ත ඔය ආකාරයටයි. ශ්වේජින් තිකාය යන නම රටේ ඉක්මණින් ම පැතිරි පුසිද්ධියට පත්වුණා. ජාගර හිමියන් මේ තිකායේ මහා තායක පදවියට කවුරුවත් පත් කළේ තැහැ. තමුත් හැමදෙනාම උත්වහන්සේ මහා තායක හිමියත් වශයෙත් පිළිගත්තා. ශ්වේජිත් තිකායේ පුධාත දායකයා මෙන්ඩුන් රජතුමා. නිකාය ආරම්භ වූයේත් එතුමා විසින් කරවු රාජකීය ආරාමවලයි. ඒ නිසා මේ නිකාය රාජකීය නිකායක්. ජාගර හිමියන්ගේ කාලය තුළ මේ නිකාය නාම මාතු වශයෙන් තිබුණක් කුමානුකූලව පිළියෙළ වූ බවක් කියන්න අමාරුයි. උන් වහන්සේගේ අභාවයෙන් පසුව මේ නිකාය ඉදිරියටත් හොදින් පවත්වා ගෙන යාම සඳහා මහාතායක ධූරයට **"විසුද්ධාවාර ධජාධ්පති පවර මහා ධම්ම රාජාධි රාජගුරු,** මහා ස්ථවිරයන් වහන්සේ පත්කර ගත්තා. උන්වහන්සේ නිුපිටක ධර්මය පිළිබඳව උසස් දැනුමක් ඇති මහා පඩිවරයෙක්. ඒ වගේ ම නොයෙක් ගුන්ථයන් සම්පාදනය කළ මහා ගත් කරුවෙක්. ඉංගීසි ආණ්ඩුවෙන් අග්ග මහා පණ්ඩිත උපාධියක් උන්වහන්සේට පිරිතැමුවා. උත්වහත්සේගේ කාලයේ තමයි මේ තිකාය කුමාතුකුලව සකස් වූණේ. උන් වහන්සේ විසින් නිකායේ අනාගන පැවැත්ම සඳහා වගත්ති තිහකිත් යුතු කතිකාවතක්ද සම්මත කළා. දැතට ශ්වේජිත් තිකාය පාලනය වන්නේ ඒ කතිකාවන අනුවයි. මේ වන විට මේ තිකාය ශී ලංකාවටත් සියම් දේශයටත් පැතිරි තියෙනවා. බුරුමයේ දැනට ශ්වේජින් නිකායේ හික්ෂුන් වහන්සේලා පසළොස් දහසක් පමණ ඉන්නවා. විහාරස්ථාන දෙදහසක් පමණ තියෙනවා.

බුරුමයේ කළ **ජටඨ මහා සංගායනාවේ** බොහොමයක් වැඩ කළේ මේ තිකායේ හික්ෂූත් වහන්සේලායි. මේ ශ්වේජිත් තිකායේ උපාධිධාරී බොහෝ පණ්ඩිත හික්ෂූත් වැඩ ඉන්නවා. ඒ වගේම බොහෝ ශත් කරුවත්, බොහෝ කර්ම ස්ථානාචාර්යවරුත් බොහෝ යෝගීන්, බොහෝ පාරණායිකයන්, බොහෝ ධූතංගධාරීන්, ඇති තිකායක්. භාවනා කුම පිළිබඳව ගුන්ථ රාශියක් සම්පාදනය කළ, සතිපට්ඨාන භාවනා කුමය ලෝක වහාප්ත කළ මහා කර්මස්ථානාචාර්ය **අශ්ග** මහා පණ්ඩිත මහා සිසසියාඩෝ හදන්න සෝහන මහා ස්ථවීරයත් වහන්සේන් ශ්වේජිත් තිකායේ මහා තෙර නමක්.

ශ්වේජිත් තිකාය ආරම්භ කළ ජාගර මහ තෙරුත් වහත්සේ 1872 ශී ලංකාවටත් වැඩියා. උත් වහත්සේගේ වැඩම වීමෙත් පසුව ලංකාවටත් ශ්වේජිත් තිකායේ ආභාසය ලැබුණා. ඉන් අනතුරුව බුරුමයේ ශ්**වේ**ජින් නිකායේ මහා නායක ස්වාමීන්ද යන් වහන්සේගේ ශිෂා නමක් වන යූ. විනයාලංකාර නෙරුන් වහන්සේ ලංකාවට වැඩියා. උන් වහන්සේගේ මුලිකත්වයෙන් තමයි මේ පන්සල පටත් ගත්තේ. ඒ නමින් නමයි මේ පන්සල හදුන්වන්නේ. උන් වහන්සේගේ මලිකත්වයෙන් මේ ස්ථානයේ දී කුල දරුවන් විසි හන් දෙනෙක් පැවිදි කළා. පුඑම ශ්වේජින්



විනයාලංකාරාරාමයේ හෙවත් බුරුම පත්සලේ ආදි කර්තෘ බුරුම ජාතික යු. විනයාලංකාර නා හිමි

තිකායික භික්ෂු පිරිස තමයි ඒ. මේ විනයාලංකාරාරාමය 1907 ජනවාරි මස 20 වෙනි දින යූ. විනයාලංකාර බුරුම නා හිමියන් පුධාන මහා සංඝ රත්නය උදෙසා සාංඝික කොට පූජා කළා. ඒ නිසා මේ පොකුණුවිට විනයා ලංකාරාරාමයේ තමයි ශුී ලංකාවේ පුථම ශ්වේජින් තිකායික සංඝයා විසිත්ම සම්මත කළ පුථම බද්ධ සීමාව තියෙන්නේ. ඒ නිසාම මේ රටේ ශ්වේජින් තිකාය මුල් බැස ගත්තා කියලත් මට හිතෙනවා. ශුී ලංකාවේ ශ්වේජින් තිකායේ පුථම මහා

තායක ධූරය හෙබ වූයේ **උඩුවේ විමලරංසි** තෙරුත් වහන්සේ යි. දෙවන වර මහා තායක ධූරයේ වැඩ සිටියේ **දෙවිනුවර ඤාණාවාස** මහ තෙරුත් වහන්සේ යි.

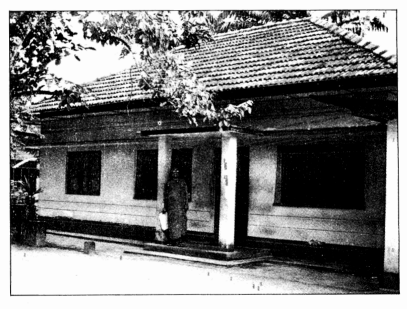
ශී ලංකාවේ ශ්වේජිත් තිකාය දෙසිය පනස් තමක් පමණ භික්ෂූත් වහන්සේලා සිටින 70 ක් පමණ විහාරස්ථාන ඇති කුඩා තිකායක්.

#### මගේ උපසම්පදාව බූරුම රටේ දී . . .

බුරුමයේ ඇත්තන් උපසම්පදා විනය කර්මය කරන්න ඉතාම හොදට දත්නවා. ඒ වගේම හොදට කරනවා. ශික්ෂා පද ගැනත් හොද අවබෝධයක් ඒ ඇත්තන්ට තියෙනවා. අපේ රටේ සමහර ඇත්තන් ඒ ශික්ෂා පද පිළිපැදීම තියා ඒ ශික්ෂා පද ටික ගැනවත් හරියට දන්නේ නැහැ.

බුරුම රටේ වස් කාලය අවසන් වේගෙන යන කොට භික්ෂූන් වහන්සේලා සඳහා විභාගයක් පවත් වනවා. ඒක තනිකරම කට පාඩම් ගැනීමේ විභාගයක්. උභය පුාති මෝක්ෂය, බුද්ද සික්ඛා, මූල සික්ඛා, වගේ පොත් සම්පූර්ණයෙන්ම කට පාඩම් ගන්නවා. මාත් ඔය විභාගයට පෙනී සිටියා. මං මූලින්ම පාඩම් දුන්නේ උභය පුාති මොක්ෂයයි. කුද සිකත් මට වැඩි හරියක් කට පාඩම්. භික්ෂූත් වහන්සේලා සඳහා ලිඛිත විහාග වගේම කට පාඩම් ගැනීමේ විහාගත් බුරුම රටේ සකස් වී තිබීම ඉතාම වැදගත් දෙයක් සේ මා සලකතවා. උපසම්පදාවත් ලබා ගෙන අර කට පාඩම් ගැනීමේ විහාගවලටත් පෙනී සිටීමෙන් පසුවයි මා ලංකාවට ආවේ. නමුත් මට සිංහලෙන් කිසිවක් කිරීමට හැකියාවක් තිබුණේ නැහැ. සිංහල භාෂාව ගැන මට දැනුමක් නැති නිසා මං නරමක් අසීරු නන්න්වයකට මුණ දුන්නා. බුරුමයේ සිට ලංකාවට ඇවිත් මාස කීපයක්ම දෙමටගොඩ මහා විසුද්ධාරාමයේ ගත කළ බව මා කලිතුන් සඳහන් කළා මතක ඇති. සිරිධම්ම හාමුදුරුවන් ශිෂෳයනට උගන්වන විට පැත්තකින් අහගෙන ඉදලා නමයි මං සිංහල වචන ටිකක් ඉගෙන ගන්නේ. උන් වහන්සේ නිුපිටක ධර්මය සිංහලෙන් ඉගැන්නුවා. මං සිංහලෙන් ලියන්න කාගෙන් වන් විශේෂයෙන් ඉගෙන ගන්නේ නැහැ. ඇත්තෙන්ම සිංහල මට හොඳට ලියන්න බැහැ. සිරිධම්ම හාමුදුරුවන් උගන්වන විට අහගෙන ඉදලා ලබා ගන් සිංහල දැනුමෙන් තමයි ඔය ඔක්කොම පොත් ලිව්වේ. මගේ පොත් වල සිංහල හොද ද ? තරක ද ? කියලා මා තම් දන්නේ නැහැ. මා දන්න සිංහලෙන් ලියු දහම් පොත් දැන් විසි පහක් තිහක් අතර ගණනක් ඇති. මට නම් හරියට මනක නැහැ.

සිරිධම්ම හාමුදුරුවන්ගේ උනන්ද කිරීම අනුව මං පොන් ලියන්න පටන් ගත්ත බව කලිනුත් කීවා. මාත් ටික ටික ලියන්න පටන් ගත්තා. ඒ කාලේ එහෙම පොත් ලිවාට ඒවා මුදුණය කර ගත්ත හරීම අමාරුයි. ඔය ජේ.බ් පුනාන්ද වගෙ පොත් සාප්පු කාරයන් හිටියා. නමුත් ඒ වගේ අය මේ වගේ පොත් මුදුණය කරන්න බය වුණා. මේවා මුදුණය කරලා විකුණ ගන්න පුළුවන් වේවි ද කියලා විශාල බියක් තිබුණා. ඒ නිසා මං හුහක් කල් නො ලියන් හිටියා. විසුද්ධාරාමයෙන් ආවාට පස්සෙන් ඔය එක එක්කෙනාගේ ඉල්ලීම් අනුව සහරාවලට, පත්තර වලට, ලිපි ලියා දුන්නා මිසක් පොත් ලියන්න උනන්දුවක් ඇති වුණේ නැහැ.



විනයාලංකාරාරාමයේ ශෙවජින් නිකායික සංඝයා විසින් සම්මත කළ බද්ධ සීමාව තෙමසකට පෙර අපවත් වී වදාළ හේන්ගොඩ කළානණ ධම්ම හිමියෝ ඉදිරිපස වැඩ සිටිනි.

## මං පොත් ලීවේ . . .



සමහර ධර්ම කාරණයක් හරියට තේරුම් ගන්න කාලයක් උත්සාහ අරගෙන මට ඒක හොඳට පැහැදිලි වුණාම ඒ ගැන පොතකුන් ලියා තිබ්බොත් හොඳයි කියලා බොහෝ විට හිතුණා. පටිච්ච සමුප්පාදය තේරුම් ගන්න මං හුභාක් කල් උත්සාහ ගත්තා. ඒ අතුව මං පටිච්ච සමුප්පාදය තේරුම් ගන්නා. ඒ සඳහා පොතකුත් ලිවා. ඒ තුමයි 'පටිච්ච සමුප්පාද විවරණය'.

පාරමිතා ධර්ම ගැන නොයෙක් පොත් පත් ලියවිලා තියෙනවා. ගිහි පැවිදි බොහෝ දෙනෙක් ඒ ගැන ලිපි ලේඛනත් ලියලා තියෙනවා. නමුත් ඒවා කියවීමෙන් මගේ සිතේ පුසාදයක් ඇති වුණේ නැහැ. ඒ නිසා මං පාරමිතා ධර්ම විස්තර කිරීමට 'පාරමිතා පුකරණය' කියලා පොතක් ලිව්වා.

'විතය කර්ම' පොත ලියන්නට හේතු වුණේ ඔය බණ්ඩාරවෙල මහ උල්පොත නෲගෝධාරාමය කියලා පන්සලක් තියෙනවා. මං සමහර විට ගුීස්ම කාලවලට ගොහින් නතර වෙලත් ඉන්න තැනක්. දවසක් ඔය පන්සලේ පින්කමක් අවසන් වෙලා එතනට රැස්වෙලා හිටිය ඇත්තන් මගෙන් ඉල්ලීමක් කළා අනේ හාමුදුරුවනේ! මේ විනය කර්ම කිරීමට හරියට නොදන්නා ඇත්තන්ට ඒ ගැන දැනුමක් තේරුමක් ඇති කර ගන්නට පොතක් ලියනව තම් කොච්චර වටිනවද? කියලා. අන්න ඒ ඉල්ලීම අනුවයි මං 'විතය කර්ම' පොත ලිච්චේ. 'විනය කර්ම, පොතේ තිබුණු පමණට කරන්න බැහැ. ඒ නිසා විනය කර්ම කිරීම පිළිබඳවත් පැහැදිලි කරමින් තමයි ඒ පොත ලීවේ. ඒක දැන් තුන් තිකායේම සංසයා භාවිත කරන පොතක් වෙලා තියෙනවා. ඒ ගැන මං හරියට සතුටු වෙනවා.

'සූ විසි මහ ගුණය' මං ලිවේ තුනුරුවන්ට පූජාවක් වශයෙන්මයි. මං හිතනවා ඒ පොත ලිවීමෙන් මං තුණුරුවන්ට ලොකුම පූජාවක් කළා කියලා. ඒ වගේම ඒක මගේ ඕනැකම නිසාමයි ලිව්වේ.

ඒ කාලේ කඳුබොඩ කරගෙන ගිය සතිපට්ඨාන භාවනා කුමයට විරුද්ධව ඇතැම් හික්ෂූන් කරුණු කියන්න ලියන්න පටන් ගත්තා. ඒ ඇත්තන් ලියන කියන දේවල් විවේචනය කරමින් යථා තත්ත්වය පැහැදිලි කර දීමටයි මං. සතිපට්ඨාත භාවතා විවේචනය කියන පොත ලිව්වේ.

'ශාසතාවතරණය' මං බොහෝම අගය කරන පොතක්. ඒක ලිව්වේ මේ රටේ මහණකම කරන ඇත්තත්ටයි. අද මහණකම කරන සමහර ඇත්තත්ට ඒ පිළිබඳව කිසිම දැනීමක් නැහැ. දවසක් වයස්ගත හාමුදුරු තමක් මෙහාට ආවා. ඇවිදින් මට පුද පඩුරුත් පුජා කරලා කීවා නායක හාමුදුරුවන්ගේ පොත් ටික නැත්තම් මේ කාලයේ ඉන්න හික්ෂූත් වහන්සේලාට කරන්න දෙයක් නෑ කියලා. දෙවෙනි දවසෙන් ඔය විදියටම කියලා මට ගුරු පඩුරු පූජා කරලා හරියට සතුටු වුණා.

'පට්ඨාත මහා පුකරණ සත්තය' ලිවේ මුණසිංහ කියන නෝතා මහත්මියගේ ඉල්ලීම අතුවයි. එයා මගෙන් පට්ඨානය ඉගෙන ගත්ත ආවා. ඉගෙන ගත්ත අතරම මේකට සත්තයක් ලියන්න කියලත් මට ආරාධනා කළා. මුණසිංහ තෝතට පට්ඨානය මං ඉගැන්තුවේ බුරුම පොත බලාගෙනයි. අන්තිමට ඒ බුරුම පොත අතුව සත්තයක් ලීවා. මුණසිංහ තෝතා එයාගේ වියදමින් ඒක මුදුණය කළා. ඇත්තම කියනව තම් මං මේකට සත්තයක් ලියන්න හරියට කම්මැලි වුණා. හේතුව මේවා ඉගෙන ගත්ත අය, බලන අය දැන් මේ රටේ නැති තිසයි. හුහක් මහත්සි වෙලා කරන වැඩකින් පුයෝජනයකුත් තියෙන්න එපායැ.

'අතිධර්මයේ මූලික කරුණු' පොන මං ලීවේ ඒ පිළිබඳ ලියලා තියෙන පොත් කිපයක් කියවා බැලීමෙන් පසුවයි. මට හිතුණා ඒවා ලියා තියෙන්නේ හරි හැටි කාරණා තේරුම් නොගෙන බව. අභිධර්මයේ එන ගැඹුරු කාරණා ගැන කියන්න ලියන්න භාෂාවේ වචන හිහයි. ඒ නිසා මේ පොන මං හරි පුවේශමෙන් වචන තෝරා බේරා ගෙන තමයි ලියලා තියෙන්නේ. හැබැයි මං ඒ කාරණා හොඳට තේරුම් අරගෙනයි ලීවේ. 'වත්තාලීයාකාර විපස්සනා භාවතා' පොත ලිවේ දැන් ඉතින් අපත් ඒ සඳහා යොමු විය යුකුයි කියලා හිතාගෙනයි. හාවනා කරන අයට ඒ පොතෙනුත් පුයෝජනයක් ලැබෙන්න ඇති. මගේ හාවනා පිළිබඳ දැනුමත් ඒ පොත ලිවීමෙන් හුහක් දියුණු වුණා. දැන් ඉතින් අන්තිම කාලෙට අපත් ඇවිදින්. ඒ නිසා මේ වන්තාලීසාකාර විපසසනා භාවනාවෙන් වාසය කිරීමට අධිෂ්ඨාන කරගෙන මාත් ඒ අනුව කල් ගෙවනවා.

'බෞද්ධයාගේ අත්පොත' බෞද්ධයකු වශයෙන් මුලින් ම කියවා දැන ගත යුතු කරුණු ඇතුළත් කොට ලියූ පොතක්. බෞද්ධකම අපට උපතින්ම ලැබුණත් එය උපතින් ම පිහිටන්නක් නොවෙයි. ඒ සඳහා මූලික දැනුමක් අවශා වෙනවා. මේ පොත ඒ සඳහා උපකාර වන බවයි මගේ හැහීම.

පිත උසස් පහත් වන්නේ, අඩු වැඩි වන්නේ කරන තැනැත්නාගේ හොඳ තොහොඳකම් අනුවයි. කුණුරුවන් ගැන දැනුමක් නැතුව, වැළුම් පිළුම් කළ යුතු වස්තු ගැන වැළුම් පිළුම් කළ යුතු අාකාරය ගැන, ඒවායේ අනුසස් ගැන හරී දැනුමක් නැතුව ගතානුගතිකව කරන අයට එයින් උසස් පිනක් ලැබෙන්නේ නැහැ. උසස් පිනක් ලැබිය හැකි වන්නේ ඒවා ගැන දැනුමක් ඇතිව කුමානුකූලව පින් කරන අයටයි. අන්න ඒ දැනුම ඇති කිරීම සඳහා නමයි 'පුණෝප්දේශය' කියන පොත මං ලීවේ.

මංගල සූතුය වැති වටිතා උපදේශ මාලාවක් අතාවරණය කරන වෙතත් සූතුයක් තැති තරමයි. මිතිස් සමාජය විසිත් අමතක කළ ගුණ දහම් මංගල සූතුයෙන් නැවත නැවත අපට මනක් කර දෙනවා. මංගල සූතුයේ ඇතුළත් මෙලොව පරලොව යහපත පිණිස හේතු වන මංගල කාරණා තිස් අවක් 'මංගල ධර්ම විස්තරය' කියන පොතේ ඇතුළත් වෙතවා. ජීවිතයක් සාර්ථක කර ගැනීම සඳහා ආගම් හේදයකින් තොරව හැම දෙනා විසිත්ම කියවිය යුතු පොතක් වශයෙන් මෙය ලියා සකස් කළේ අපවත් වී වදාළ මගේ ශිෂා ගොඩිගමුවේ සෝරත ස්ථවිරයන් වහන්සේයි. පොත ලියන කොට මා ලියු පතිකා හා අවශා උපදෙස් මගෙතුන් ලබා ගන්නා. මංගල ධර්ම විස්තරය කාලීන වශයෙන් වැදගත් පොතක්.

බුදුරජාණන් වහන්සේලා ලෝකයේ පහළ වන්නේ **වතුරාර්ය** සතෳය ධර්මය දේශනා කිරීමටයි. ලෝකෝන්නර මාර්ග ඵල ලැබීමට නම් මේ වතුරාර්ය සතෳ ධර්මය අවබෝධ කළ යුතුමයි. කාටන් පහසුවෙන් නේරුම් ගත හැකි පරිදි වතුරාර්ය සතෳ ධර්මය පැහැදිලි කරන්නට මං හුහක් උත්සාහ ගත්තා. මං හිතනවා මගේ උත්සාහය බොහෝ දුරටම සාර්ථකයි කියලා. මේ පොතට ඉතාම වටිනා පුස්තාවනාවක් ලිවේ අතිගරු බලංගොඩ ආතත්ද මෛතුය මහාතායක ස්වාමීන්දුයන් වහන්සේයි. අදත් මං උත් වහන්සේට ඒ ගැන පිත් දෙනවා.

අකුසල ධර්මවලින් මිදීමට සිත කිලිටි කරන ධර්ම ගැන අවබෝධයක් අපට තියෙන්න ඕනැ. අන්න ඒ අවබෝධය එක්තරා පමණකට හෝ ලබා දීමේ අරමුණ ඇතුවයි 'වංචක ධර්ම හා විත්තොපක්ලේශ ධර්ම' කියන පොත මං ලිවේ. විණ සුනුයේ දක්වා තිබෙන විත්තොපක්ලේශ ධර්ම පැහැදිලි කරමින් තමයි ඔය පොත ලීවේ. කුසල් ස්වරූපයෙන් ඉදිරිපත් වී සිත රවටන, විත්ත ස්වභාවය පැහැදිලි කිරීමක් මේ පොතින් කෙරෙනවා. මං හිතන හැටියට මේ පිළිබඳව මෙතෙක් ලියවී තිබෙන එකම පොත මේකයි. මේ වංචක ධර්ම පොත බොහෝ උගතුන්ගේ පුශංසාවට ලක් වූ බවත් මා දන්නවා.

සත්වයාගේ මෙලොව පරලොව යහපතටත් නිවත් ලැබීමටත් උපකාර වන ධර්ම විස්තර ඇතුළත් පොතක් තමයි මා විසිත් සම්පාදනය කළ 'බුද්ධ නිති සංගුහය'. තුන් පිටකයේ පැතිර පවත්තා ඉතාම වැදගත් උපදේශ ගාථා පත්සිය පතහක් මේ පොතට ඇතුළත් වී තිබෙනවා. බුද්ධ නීති සංගුහය කා හටත් එකසේ පුයෝජනවත් වන පොතක් හැටියට මට කියන්න පුළුවත්. මේ වැනි පොත් වෙතත් භාෂාවලට පරිවර්තනය කළ හැකි තම් එයිනුත් විශාල පිරිසකට යහපතක් වෙතවා කියලා මං හිතනවා.

බුදු, පසේ බුදු, මහ රහන් යනුවෙන් නිවත් දැකිය හැකි බෝධි තුනක් තියෙනවා. ඒ සනාය අවබෝධ කර ගැනීමට උපකාර වන ධර්ම නිස් හනක් තියෙනවා. අන්න ඒ ධර්ම නිස් හන විස්තර කිරීමටයි 'බෝධිපාක්ෂික ධර්ම විස්තරය' කියන පොතු මං ලිවේ. නිවත් පුාර්ථනා කරන අය විසින් කිය විය යුතු පොතක් වශයෙන් මේ පොතු හඳුන්වා දෙන්න පුළුවන්.

මේ හැරුණු විට එක එක වැදගත් මාතෘකා යටතේ තවත් පොත් ගණතාවක් මං ලීවා. බෞද්ධයකු වශයෙත් දත යුතු මූලික කරුණු ඇතුළත් පොත් ලීවා වගේම අභිධර්මය හදාරත අයට සහ මතෝ විදුහත්මකව බුදු දහම අගය කරන අයටත් වැදගත් පොත් ගණනාවක් මා විසින් ලියා තිබෙනවා. අද මේ රටේ විශාල වශයෙත් භාවනා වැඩ පිළිවෙළ පැතිරීලා නියෙනවා. භාවනාව ගැන, විශේෂයෙත් විදර්ශතා භාවතාව ගැන පොත් කිපයක් මං ලීවා. ඒ වගේම භික්ෂූන් වහන්සේලාගේ පුයෝජනය සඳහා විතය කර්ම පොත ලිපසම්පදා ශීලය් වගේ පොත් කිහිපයකුත් ලීවා. කිසිවක් ලියන්න කියන්න බැරීව ඇස් දෙකම පෙන්නේ නැතුව, කන් ඇහෙත්තේ නැතුව ඉන්න මට කලින් සඳහන් කළ හැටියට ඔය වගේ පොත් ටිකක් ලියන්නට ලැබීම ගැන මං හරියට සතුටු වෙනවා.

මේ වන විට මා විවිධ මාතැකා යටතේ පොත් තිහකට ආසන්න පුමාණයක් ලියලා තියෙනවා. නමුත් මා මේ පොත් ලිවේ විශේෂ අරමුණක් ඇතුව නොවෙයි. පොත් ලිවීම ගැන මට විශේෂ අරමුණක් ඇති වුණා නම් මීට වඩා හොඳ පොත් පෙළක් ලියනවා. පොත් ලිව්වේ එක එක්කෙනාගේ ඒ ඒ අවස්ථාවල ඉදිරිපත් වෙච්ච ඉල්ලීම් අනුවයි. සමහර විට එක්කෙනෙක් හරි පිරිසක් වශයෙන් හරි ඇවිල්ලා මට කිවා, අසවල් ධර්ම කාරණය අපට පැහැදිලි නැහැ. නායක හාමුදුරුවන් ඒ ගැන මුකුත් ලිව්වොත් හොඳයි කියලා. මා ලිව්ව වැඩි හරියක් පොත් ඔන්න ඔය විදිහට එක එක්කෙනාගේ ඉල්ලීම් අනුවයි ලිව්වේ. තිුපිටකයේ තියෙන ඉතාම වටිනා ධර්ම කාරණා පැහැදිලි කර දීමටයි වැඩිම පුමාණයක් පොත් ලිව්වේ.

2500 යේ බුද්ධ ජයන්තිය නිමිති කරගෙන මං පොත් කිපයක් ලිව්වා. නමුත් බුද්ධ ජයන්තිය නිමිති කරගෙනම පොත් ලිවීම ආරම්භ කළා කියන්න අමාරුයි. මං ධර්මය ඉගෙන ගන්නේ හරි අමාරුවෙන්. ඒ නිසා මට හිතුණා මේ ධර්මය මාත් හොඳට තේරුම් අරගෙන තෙක් අයටත් කියා දෙන්නට ඕනෑ කියලා. හැබැයි මුලදී ඒ වගේ හැහීමක් මට තිබුණේ නැහැ. බුදු හාමුදුරුවන්ගේ ධර්මය ගැඹුරුයි. මේ ගැඹුරු ධර්මය පැහැදිලි අවබෝධයකින් තොරව ලියන්නට කියන්නට යාම හරිම නිෂ්ථල වැඩක් කියල මට හිතුණා. ඒ විතරක් නෙමෙයි ඒක නුසුදුසු වැඩක් කියලත් මට හිතුණා. වැඩියෙන් ම මං උත්සාහ ගත්තේ මේ ගැඹුරු ධර්මය තේරුම් ගන්නයි, අවබෝධ

කරගන්නයි. සමහර ධර්ම කාරණා තේරුම් ගන්නට මං සති ගණන් මාස ගණන් කල්පනා කළා. ඒ අතුව මං හරියට තේරුම් නොගන්න කිසිම කාරණයක් මගේ පොත්වල ලිව්වේ නැහැ. භික්ෂු විනය, විදුර්ශනා භාවනාව, අභිධර්මය, මනෝ විදුහාව ආදී විෂයන්ට අයන් පොත් වගේම පොදුවේ සියල්ලත්ටම පුයෝජනවත් පොත් රාශියකුත් මං ලීවා. ගැඹුරු ධර්ම කාරණා ගැන වුණන් මං ලිව්වේ ඒ ගැන මට හොද තිරවූල් දැනුමක් ලැබුණට පස්සේ. මං දවසකට ලිව්වේ ටිකයි. මහන්සි වෙලා වෙහෙස වෙලා නිදි වරාගෙන ලිවීමක් මගේ නැහැ. මං හැමදාම ලිව්වේ හිරු එළියෙන් විතරයි. ලාම්පු පන්තු කරගෙන, ලයිට් දාගෙන මං කවදාවන් කිසිවක් ලිව්වේ නැහැ. ඒ වගේම මේසයක් උඩ තබාගෙන පුටුවක වාඩි වෙලා ඉඳගෙන ලීවෙන් නැහැ. මා වෙනුවෙන් ම හදා ගන්න ටිකක් ලොකු පළල් පුටුවක් උඩ වාඩි වෙලා ලැලි කැල්ලක් උඩ තියාගෙන තමයි ඔය ඔක්කොම පොත් ලීවේ. මං ලියන ටික කවදාවන් දෙසැරයක් ලියන්නේ නැහැ. පළමුවෙනි වරට ලියන එකමයි මුදුණයට යවන්නෙන්. සමහර පොත් මුදුණය වෙමින් තිබෙද්දී එක එක කොටස් ලිය ලියා යැව්වා. මගේ අත් අකුරුත් විකක් ලස්සනයි කියලා ඒ දවස්වල හැමෝම කිව්වා. දැන් නම් එහෙම ලස්සනක් නැහැ.

හිරු එළියෙන් දවාලට ලිවීම තමයි හොඳ. ඇස් වලටත් ඒක හොඳයි. මට තම් ලියන්න ඕනෑ කළේ පැනත්, කඩදාසියත්, ලැලි කෑල්ලත් විතරයි. වෙන වෙන දේවල් ඒකට එකතු කර ගත්තේ නැහැ. හුභක් දේවල් ඕකට එක්කාසු කර ගත්ත ගියාම හරි කරදරයි.

අභිධර්මය ගැන පොත් කිහිපයක් ලියන්න ලැබීම ගැන මං වඩාත් සතුවූ වෙනවා. මොකද ්ඊක හරි අමාරුයි, මොකවත් තේරෙන්නේ තැහැ' කිය කියා හුහ දෙනෙක් අභිධර්මය ගැන බය වෙලයි හිටියේ. ඒ වගේම දහම් පාසල්වල ඉගෙන ගන්න ළමයිනුත් කළේ විත්ත, වෛතසික ලැයිස්තු කට පාඩම් කර ගැනීම විතරයි. නමුත් මගේ 'අභිධර්ම මාර්ගය' වගේ පොත්වලින් ඒ කාටත් හුහක් පුයෝජන ලැබුණා කියලා මං හිතනවා. සමහර දෙනා මං ගැන කියනවා, මාත් අභිධර්මය ගැන මහ විශාරදයෙක් කියලා. එක එක්කෙනා එහෙම හිතුවට කිව්වට මොකද ? මං නම් එහෙම හිතන්නේ නැහැ. කියන්නෙන් නැහැ. හැබැයි ඉතින් මට එක දෙයක් කියන්න පුළුවන්. මුල ඉඳලම මට පුරුළ වෙලා තිබුණා කොව්වර කාලයක් ගියන් කමක් නෑ ඉගෙන ගන්න දේ හරියට ඉගෙන ගන්න ඕනෑ කියලා. මෙන්න මේ නිසා මං බොහෝ පුශ්න විසදා ගන්නා. සමහර කාරණා මාස ගණන් අවුරුදු ගණන් කල්පනා කරමින් ඉඳලයි තරමක් දුරට හරි විසදා ගන්නේ.

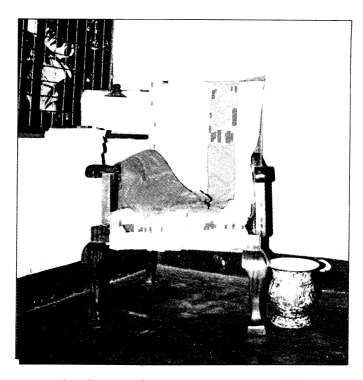
මෙතෙන්දි මට පුළුවන් අනෙක් අයටත් උපදේශයක් දෙන්න. 'මොකක් හරි කමක් නෑ ඒ දේ හොඳට දැන ගන්න'. මට නම් පේන හැටියට මේ රටේ ගිහි පැවිදි වැඩි දෙනෙකුට අද මේ වගේ තත්ත්වයක් නැහැ. හැම එකෙන්ම ඩිංග ඩිංග දන්නවා. එකක් වත් හරියට දන්නේ නැහැ. ඊට වඩා හොඳයි නො දැන සිටීම.

# මහා නායක හාමුදුරුවන් තවමත් පොත් ලියනවද ?

දැන් මං දුර්වලයි. ලියන්න බැහැ. අනේ ඇහිලි පණ නැහැ. දැන් අවුරුදු හන අවක ඉඳලා පුංචි ලියුම් කැල්ලක් හරි ලිව්වොන් ඒකෙන් නැත් නැත්වල අකුරු අඩු වෙනවා. ඒකන් කාට හරි පෙන්නලා නමයි නැපෑලට දාන්නේ. දැන් මගේ කාලය ගත වෙන්නේ භාවනාවෙන්, සිහියෙන්, කල්පනාවෙන්. මං කියන්නේ නැහැ මගේ මුළු කාලයම භාවනා කර කර ඉන්නවා කියලා. ඒ වුණාට මං උත්සාහ ගන්නවා හැකි නාක් සිහියෙන් කල්පනාවෙන් ඉන්න. ඒ අතර මං නිලක්ෂණයන් මෙනෙහි කරනවා.

මං මෙතෙක් ලීව පොත්වලින් මේ රටේ ගිහි පැවිදි දෙපක්ෂයට ම එක්තරා පුමාණයකට හෝ සෙතක් වුණා කියලා මං හිතතවා. ඒක මට සතුටක්. මං පොත් ලියන්න පටන් ගන්න කොට දහම් පිපාසයෙන් සෑහෙන පිරිසක් හිටියා. විශේෂයෙන් ගිහි, උගත් බෞද්ධ පිරිස. ඒ අයට කියවන්න සිංහලෙන් පුමාණවත් දහම් පොත් තිබුණේ නැහැ. මේ රටේ බහුතර පැවිදි පිරිසටත් මගේ පොත්වලින් යහපතක් වුණා. සමහර පොත් පැවිදි ඇත්තන් සඳහා ම ලියපු ඒවා. මගේ පොත් කියවලා ඒවායින් පුයෝජන ලබා ගත්ත ගිහි පැවිදි බොහෝ දෙනා තැගි බෝගත් අරගෙන ඇත පුදේශවලින් පවා මාව බලන්තත් එනවා.

මං පොත් ලිව්වේ මුදල් හදල් හරි හම්බ කර ගන්න නෙමෙයි. එදත් ඒ වගේ අදහසක් මගේ හිතේ නිබුණේ නැහැ. අදත් නැහැ. මං කළේ පොත් ලිවීම විතරයි. මුදුණය කරවීම ආදී අනෙක් ඔක්කොම



දහම් පොත් තිස් ගණනක් ලිවීමට උපකාර කර ගත් ඒ ඓතිහාසික ලෑලි කෑල්ල සහ වැඩ සිටි පුටුව

වැඩ කටයුතු මුලින් කළේ මගේ ශිෂා ගොඩිගමුවේ සොරන ස්ථවීර නම. ඒ නම මුදුණය කළ මුල් පොත බුද්ධ ජයන්තිය මුල් කරගෙන 'වතුරාර්ය සතා'ය යි. එය මුදුණය කළේ විනයාලංකාර තා හිමිගෙන් රු. 1000/-. මේ පන්සලේ පුධාන දායකව සිටි වැලිගම්පිටියේ **ජ්.ඩී.** සුවාරිස් අප්පුතාමිගෙන් රු. 1000/- වැලිගම්පිටියේ ලියෝරිස් මුදලාලි මහතාගෙන් රු. 1000/- කුත් ණයට ඉල්ලා ගෙනයි. පොත් විකිණීමෙන් පසු ණය ගෙවල නැවන විදර්ශනා භාවනාව මුදුණය පටත් ගත්තා. දැන් මගේ ශිෂා හේත්ගොඩ කලාාණධම්ම නම පොත් පත් මුදුණය කරමින්, විහාරස්ථානය දියුණු කරමින්, තේවාසික භික්ෂූන් වහත්සේලාගේ අවශානා සපුරාලමින් මගේ පුංචි පුංචි ඕතෑ එපාකමුත් සම්පූර්ණ කරමින් කටයුතු කරනවා. මං ඒ ගැනත් හරියට සතුටු වෙනවා.

මගේ දහම් පොත් කියවීමෙන් එක එක්කෙනා ලබාගෙන තියෙන පුතිඵල ගැනත් වෙනම පොතක් ලියන්න පුඑවන්. ඒ තරමට ම කාරණා තියෙනවා. නමුත් දැන් නම් මට ඒක බැහැ. මං දුර්වලයි.

#### නායක හාමුදුරුවන්ට ගෞරව උපාධි හා පදවි එහෙමත් ලැබී තිබෙනවා තේද ?

ඉස්කෝලේ දෙවන පන්තියට ගිය මට මොන පදවියක්වන් උපාධියක්වන් ලැබේව් කියලා කවුද හිතුවේ. නමුත් ඉතින් ඔය ලැබී තියෙන්නේ. මුලදී මට මේ එකක්වන් තිබුණේ නැහැ. මං ඉතින් අර බුරුම රටේදී ලබා ගත් ඉගෙනීම අනුව නිපිටක ධර්මය පිළිබඳවත්, \_\_\_\_\_ පාලි භාෂාව පිළිබඳවන් තරමක දැනුමක් ලබා ගන්නා. ලංකාවට ළාවාට පස්සේ එක එක්කෙතාගේ ඉල්ලීම් අතුව පොත් කිහිපයක් ලීවා. ඉන් පස්සේ නමයි ඔය පදවී ලැබෙන්නට පටන ගන්නෙ. ඉස්සර වෙලාම මට **පුාවිත භාෂෝපකාර සමාගමෙන් සම්මාන පණ්ඩිත** උපාධියක් ලැබුණා. ඊළහට විදුහාලංකාර විශ්ව විදුහාලයේ **අභිධර්මය පිළිබද මහාචාර්ය** පදවිය ලැබුණා. ඇත්ත වශයෙන්ම මං ඒක බාර ගත්තේ කැමැත්තකින් තොවෙයි. සතියකට එක දවසක් හරි වඩිත්ත කියලා මට ආරාධනාවක් ලැබුණා. අපේ **යක්කඩුවේ නායක** ස්ථවිරයන් වහන්සේගෙන්. ඒ නිසයි මං ඒක බාර ගන්නේ. ඉගෙන ගත්ත දෙයක් කාට හරි හොඳට උගන්වන්න ලැබෙනව නම් ඒක සතුටක්. නමුත් ඒ කාලේ වූණන් උන්නාන්සේලා උගන්වන දේ හරියට ඉගෙන ගන්නේ තැහැ. සුතු, අභිධර්ම, විනය වගේ දේවල් ඉගෙන ගන්න ඒ දවස් වෙන කොටන් අපේ පැවිදි ඇත්තන් ඒ තරම් කැමැත්තකින් හිටියේ නැහැ. නවත් දෙයක් මං මෙහි දී කියන්නට ඕනෑ. මං ඒ විශ්ව විදාහලයේ ඉගැන්වී මෙන් කිසිම වැටුපක් බලාපොරොත්තු වුණෙන් නැහැ. මට ලැබිව්ව මුදලින් කොටසක් විදුහාලංකාරයේ දියුණුව සඳහාම පරිතුහාග කළා.

1963 වසරේ දී මට විදහාලංකාර විශ්ව විදහාලයෙන් **සාහිතය** වකුවර්ති උපාධිය ලැබුණා. 1976 වසරේදී **ශී ලංකා ශ්වෙජිත් තිකායේ** මහා තායක පදවියත් මට ලැබුණා. 1995 දී අමරපුර මහ සංඝ සභාව එක් වීමෙන් පසු "අමරපුර මහා මහෝපාධානය ශාසන ශෝහන" යන නම සහ අනුරාධපුර බුද්ධ ශාවක ධර්ම පිඨයෙන් "පුවචන විශාරද" යන නමන් මට ලැබුණා. මේ පදවි - උපාධි මට පිරිනමන්නට ඇත්තේ මගෙනුන් මේ රටට ජාතියට සම්මා සම්බුද්ධ ශාසනයට යම්කිසි සේවයක් සිදුවී ඇති නිසා වෙන්න පුළුවන්.

# වර්තමාන භික්ෂු අධෳාපනය කොහෙත්ම සුදුසු නෑ.



අද මේ රටේ භික්ෂූන් වහන්සේලා සඳහා සකස් වී තිබෙන අධභාපනය කොහෙන් ම සුදුසු නෑ. හික්ෂු ජීවිතයට අවශා සියළු දේන් තිපිටක ධර්මයන් මා ඉගෙන ගන්නේ බුරුම රටේ දී. බුරුම රටේ ආරාමවල තිබෙන අධාාපනය ඉතාම හොදයි. අපේ රටේ පන්සල්වලත් ඔය කියන අධාාපනය ඉතා හොදින් තිබුණා. මේ මැනක් වන තෙක් තිබුණු ඒ ආරාමික අධභාපනය බොහෝම වටිතා එකක්. ගිහියන්ටත් වඩා භික්ෂූත් වහන්සේලාට ඒක වටිනව. නමුත් දැන්නම් ඒ ආරාමික අධාාපනය අපේ රටේ ආරාමවලින් බොහෝ දුරට ම ඇත් වී ගෙන ගිහිල්ලා. සිංහල, පාලි, සංස්කෘත, භාෂා පිළිබඳව ගැඹුරු පිරිසි<u>ළ</u> දැනුම් සම්හාරය තිබුණේ පන්සල්වල. ඒ පිළිබද විශාරද පඩිවරු හිටියෙන් පන්සල් වල. විදෙහරදය, විදහාලංකාර නමින් ආරම්භ වූ විශ්වව්දහාල දෙකත් අභිමි වෙලා. ඒවායේ අයිතියත් ගිහියත්ට ගිහිල්ලා. ඇත් භික්ෂූන් සිංහල, පාලි, සංස්කෘත ඉගෙන ගන්ඩ ගිහියන් ළගට යනවා. ඒ විතරක් නෙමෙයි. ධර්ම විනය දෙකම ඉගෙන ගත්තෙන් ගිහියන්ගෙන්. මොන තරම් නරක පුතිඵල ලැබුණන් අප සියල දෙනාම බලාගෙන ඉන්නවා.

ඉස්සර ආරාමික අධභාපනය තුළින් හොඳ සාමණේර භික්ෂුවක් සකස් වුණා. සමහර විට උපසම්පදාව ලබන නෙක්ම ඒ අධභාපනය පුමාණවත් වුණා. තමන්ගේ ගුරුවරයා ළහදී ම මහණ කමට අවශා සියලු දේ ඉගෙන ගෙන අංග සම්පූර්ණ පැවිදි ජීවිත සකස් කර ගත් දැන උගත් පැවිද්දත් මේ රටේ සැහෙන පුමාණයක් හිටියා. අදත් කලාතුරකින් ඉන්නවා. එකල ආරාමික අධභාපනයට ගැලපෙන සේ පිරිවෙන් අධභාපනය සකස් වී තිබුණා. ආරාමික අධභාපනයේදී කට

පාඩම් කරන පොත පන පිළිබඳව වැඩිපුර ඉගෙනීමක් ලැබුණේ පිරිවෙත තුළින්. ඒ නිසා හරි ලස්සනට මේ දෙක ගැලපී සිටියා. ඒ වගේම බාධාවකින් නොරව ශිෂායන් ඉදිරියට ගියා. දැන උගත් පැවිද්දන් බිහි වුණා. ඒ නිසා හික්ෂූන් වහන්සේලා සඳහා ම යුගයට ගැලපෙන හොඳ අධාාපන කුමයක් සකස් වෙන්නට ඕනෑ. රටේ ජාතික අධාාපනය ගිහියන් සදහා සකස් වී නියෙනවා.

භික්ෂූත් වහන්සේලාව ගැලපෙන අධ්‍යාපන කුමයක් ඉතා ඉක්මතින් සකස් කළ යුතුව තිබෙනවා. ඒක භික්ෂූත් වහන්සේලා සඳහා සකස් වූ තිුපිටකය මුල් කරගත් භික්ෂු අධ්‍යාපන කුමයක් විය යුතුයි. නමුත් එවැනි අධ්‍යාපනයක් සකස් වන බවක් පේන තෙක් මානයේවත් දකින්නට තැහැ. මේ එක්කම මා කියන්නට ඕනෑ ලංකාවේ සියලුම සංසයාට බලපාන විදිහේ කුමවත් භික්ෂු සංවිධානයක් ද ඉතාමත්ම අවශ්‍ය බව.

නිසරණ පවා තේරුම් තොගත් බෞද්ධ ගිහි පිරිසකුත්, තිසරණය හරි හැටි තේරුම් කර දෙන්තට බැරි හික්ෂු පිරිසකුත් ඇතිවීම ගැන කාටද ඉතින් දොස් පවරන්නේ ?

අද පැවිදි වීමේ මූලික පරමාර්ථ බොහෝ දුරටම වෙනස් වී ඇති බවක් පේනවා. 'සබ්බ දුක්ඛ නිසසරණ නිඛඛාණ සවජි කරණපථාය' කියා පැවිද්ද ඉල්ලා හිටියට අද බොහෝ විට ඒ පරමාර්ථ නැහැ. බොහෝ තරුණ ඇත්තන්ගේ අදහස වී තිබෙන්නේ උපාධියක් සමත් වීම හා ඒ අනුව මුදල් ඉපයීමේ රැකියාවක් (පාසැල් ගුරු පත්වීමක් වැනි දෙයක්) ලබා ගැනීමයි. ඉගෙනීමත් බොහෝ විට පුථම උපාධියෙන් අවසන් කරනවා. වැඩිදුර ඉගෙනීම සඳහා උනන්දුව ඉතාම අඩුයි. පැවිද්දන් වශයෙන් අප මොන දේ කළත් මූලික පරමාර්ථවලින් සහමුලින් ම පිට පනිත්න හොඳ නෑ.

අද ගුණ ධර්මවලින් විශාල පිරිහීමක් දකින්නට තියෙනවා. නමුත් ඒක පුදුම වෙන්න දෙයක් නෙමෙයි. කකුසඳ බුදු හාමුදුරුවන්ගේ ශාසනයන් කලක් තිබ්ලා පිරිහිලා ගියා. කෝණාගම බුදුහාමුදුරුවන්ගේ ශාසනයන් ඉක්මණීන්ම පිරිහිලා ගියා. කාශාප බුදුහාමුදුරුවන්ගේ ශාසනයන් ඒ වගේම පිරිහිලා ගියා. ගෞතම බුදුහාමුදුරුවන් ගේ ශාසනයන් කාලයක් තිබ්ලා පිරිහිලා යාව්. මේ ගැන කවුරුවන් දුක්වෙලා වැඩක් නැහැ. කළබල වෙලා වැඩක් නැහැ. ඇති වෙනවා, දියුණු වෙනවා, පිරිහිලා යනවා. ඒක ඉතින් ලෝකස්වභාව ධර්මය. සියල්ල ඇති වෙලා, පැවතිලා, නැති වෙලා යනවා, කියන එක අපේ බුදුහාමුදුරුවන්ගේ ධර්මයෙන් අප තිතර දකින අහත කියන එකක්. පිරිහීම සිදු වන්නෙන් ස්වභාව ධර්මය අනුවයි. කවුරු මොත තරම් උත්සාහ ගත්තත් මේ ශාසනය මුලිත් තිබුණු තත්ත්වයට ගත්ත කාටවත් පුළුවත් කමක් නැහැ. බුද්ධ කාලයේ තත්ත්වයට නොවෙයි අනුරාධපුර යුගයේ තත්ත්වයට වත් මේ ශාසනය නැවත ගත්ත බැහැ.

මං හුහක් සත්තෝෂ වෙනවා ශාසනය මේ තරම්න්වත් පවතින එකට. භික්ෂූත් වහත්සේලාගේ තත්ත්වය ගැනත් මට කියන්න තියෙන්නෙ ඒ ටිකමයි. මේ තරමින් වත් ශාසතික කටයුතු කරමින් මෙහි රැදී සිටීම ගැන සියළු ඇත්තන්ට මං පුශංසා කරනවා. ඇත්ත වශයෙන්ම ඒ ඇත්තන් කරන්නේ මහා පුශංසනීය වැඩක්.

යමක් පරණ වුණාම සුළු සුළු අළුත්වැඩියාවන් කරලා ඒක පාවිච්චි කරනවා. ගෙවල් පරණ වුණාමන් අළුත්වැඩියාවක් කරලා නව ටික කලක් පුයෝජනයට ගන්නවා. ඇඳුම් පරණ වුණාමත් මහලා අණ්ඩ දාලා අදින්න ගන්නවා. කෑම ටිකක් පරණ වුණාමත් සමහර විට රන් කරලා කෑමට ගන්නවා. බුද්ධ ධර්මය පරණ නූනත් ශාසනික වැඩ පිළිවෙල දැන් හුහක් පරණ වෙලයි තියෙන්නේ. කොච්චර පරණ වුණන් තුවණ තියෙන එක්කෙනාට ඒකෙන් පුයෝජනයක් ගන්න පුළුවන්. ඒ වුණත් අද ඉන්න පැවිද්දන් මහ රහත් තන්න්වයට පත් කරන්න බැහැ. එහෙම හිනන්නවත් එපා. අද මාර්ග එල ලැබීම අමාරුයි. මාර්ග එල නැහැ කියලා අද ඉන්න අන්තනට තින්දා කිරීමත් දොස් කිමත් වැරදියි. වර්තමාන සමාජයේ මහණකම කරන එක හරීම දුෂ්කරයි. බොහෝ පැවිද්දන් මා ළහට ඇවිදිනුත් එහෙම කියනවා. මෙනෙන්දී මං කැමතියි බණ ටිකක් කියන්න.

"දවසක් ජම්බුඛාදක කියන පිරිවැජියා අගු ශුාවක ශාරීපුනු මහ රහතන් වහන්සේ ළහට ඇවිදින් ඇහුවා, "ස්වාමීනි, ලෝකයේ දුෂ්කරම වැඩේ මොකක්ද කියලා. ඒ වෙලාවේ දී සැරියුත් හාමුදුරුවන් දුන් පිළිතුර තමයි, ලෝකයේ දුෂ්කරම වැඩේ මහණ කමයි කියලා. ඊළහට පිරිවැජියා ඇසුවා මහණ වූ නැනැත්තාට දුෂ්කර දේ මොකක් ද කියලා. සැරියුත් හාමුදුරුවන් කිව්වා මහණ වූ නැතැත්තාට දුෂ්කර දේ තමයි ඒකට සිත අලවගෙන ඉදීම කියලා. මහණකමට සිත අලවා ගෙන ඉන්න එක්කෙනාට දුෂ්කර දේ මොකක් ද කියලා ඊළහට පිරිවැජියා ඇහුවා. මහණකමට සිත අලවාගෙන සිටින එක්කෙනාට උෂ්කර දේ තමයි ධර්මාතුකූලව පිළිපැදීම කියලා සැරියුත් භාමුදුරුවෝ පුකාශ කළා. ඒ තිසා මහණ කම දුෂ්කර එකක්. අන්න ඒ දුෂ්කර දේ මේ රටේ දහස් සංඛානත පිරිසක් කරනවා. ඒ පිරිස විසි පන්දාහක් විතර වෙනවා කියලා සමහරු කියනවා. මේ දුෂ්කර වැඩේ කිරිම ගැන ඒ ඇත්තත්ට තැවතත් මා පුශංසා කතවා. මහණකම තො කරත එක්කෙනාට වඩා හොඳයි කරන එක්කෙනා. ඒ නිසා මේ රටේ පොදු ජනතාවගෙන් එක ඉල්ලීමක් කරන්න කැමතියි. පැවිද්දන්ට අවමන් කරන්න එපා. ඒ අය කරන්නේ දුෂ්කර අමාරු වැඩක්. මුල් කාලෙට වඩා පිරිහිමක් දක්තට තියෙනව නම් ඒක ස්වභාවිකයි. සියල්ලම අතිතායි. බුද්ධ ශාසනයන් නිතා දෙයක් නොවෙයි. මේ ශාසනය චිර කලක් පැවැත් වීමට නම් ගිහියන්ගේ ආධාරය ඕනෑ කරනවාමයි. ගිහියත් භික්ෂූත්ට දොස් කියත්ත කියත්ත වඩා ඉක්මතට පිරිහෙනවා.

සගාරා අනගාරාව - උහෝ අකෙදාකදකද නිසසිතා ආරාධයන්ති සදධමමං - යොගකෙමං අනුතතරං

ගිහියෝද පැවිද්දෝද යන දෙපක්ෂය ඔවුනොවුන් නිසා පුතිපත්ති පුතිවේධ දෙක සම්පාදනය කෙරෙනි. අර්හත්වය හා නිවන සම්පාදනය කෙරෙනි.



# අභිධර්මය බුද්ධ දේශතාවක්මයි



බුදුහාමුදුරුවන්ගේ ලොකුම දේශතාව අභිධර්ම දේශතාවයි. අතිත් ඔක්කෝම දේශතා මේ අභිධර්මයෙහි ඇතුළත්ව තියෙනවා. අභිධර්මය බුද්ධ දේශතාවක් තොවෙයි කිව්වොත් බුද්ධ වරිතයේ සමහර කාරණා වෙනස් කරන්න වෙනව තේද ? මව් තුමියට සළකන්න නව්තිසා දෙව් ලොවට වැඩම වීම වගේ කොටස් අයින් කරන්නත් වෙනව තේද ? අභිධර්මය බුද්ධ දේශතාවක් තොවෙයි කියන්නේ, ඒ ඒ අය ලබා ගෙන තිබෙන දැනුම අතුවයි.

බුදුරජාණන් වහන්සේ නමක් ලොව පහළ වීමෙන් ලැබෙන විශිෂ්ඨ ධර්මය අභිධර්මය යි. මේ පිරිසිදු ධර්මය බුදු සස්නෙන් පිටත වෙත කොතතකවත් දකින්නට තැහැ. සූනු පිටකයේ තිබෙන බොහෝ කරුණු අභිධර්ම පිටකයේ තිබෙන ඒවා. ඒ වුණාට ඒ ධර්ම අභිධර්ම පිටකයේ මෙන් විස්තර කරල නැහැ. කුමානුකුලව විහාග කරලත් නැහැ. පැහැදිලි කරලන් නැහැ. ඒ නිසා බුද්ධ ධර්මය ගැන සම්පූර්ණ දැනුමක්, නිරවුල් දැනුමක් සූනු පිටකය පමණක් ඉගෙනීමෙන් ලබා ගන්න බැහැ. ධර්ම කථිකයකු වන්න, නිරවුල් ලෙස ධර්ම දේශනාවක් කරන්න අභිධර්මය ඉගෙන ගන්නම ඕනෑ. ධර්ම දේශනාවක වරද නිවරද සොයා ගැනීමට, ඇදකුද සොයා ගැනීමට, අඩු වැඩිකම් සොයා ගැනීමට, ඇති තුල ද, ලඹය ද, මට්ටම් ලැල්ලද, කෝදු ලිය ද අභිධර්මය යි. අභිධර්මය නො දැන කරන ධර්ම දේශනාව දිග් නූල, ලඔය, මට්ටම් ලැල්ල, කෝදු ලීය, පාව්ව් තොකොට හදුන ගෙයක් වගෙයි. මේ ගැන මං අභිධර්මයේ මූලික කරුණු කියන පොතේ සංඥාපනයේ විස්තර සහිතව ලියලා ඇති. යම් කෙතෙකු යම් ධර්ම කාරණයක් ඇසුවාම ඒක හරියට කියා දෙන්න පුළුවන් අභිධම්මිකයනට බවයි සඳහන්ව තියෙන්නේ.

ලෞකික ලෝකෝන්තර ධර්මයන්ගේ තත්වය පුකාශවත අභිධර්මය නථාගතයන් වහන්සේ බුදු බවට පැමිණ සතරවන සතියෙහි බෝ මැඩට පශ්චීම දිසාවෙහි වැඩ සිට සතියක් මුළුල්ලෙහි සම්මර්ශනය කළ බව බුද්ධ වරීතයෙහි සදහන් වෙනවා. අභිධර්මය පුකරණ වශයෙන් හතකට බෙදෙනවා. එයින් ධම්මසඩගණී ආදී පුකරණ සය සමමර්ශනය කිරීමේ දී බුදුරාජාණන් වහන්සේගේ ශරීරයෙන් බුදු රැස් තික්මුනේ නැහැ. අනන්ත නය සමන්වාගත මහා පට්ඨාන පුකරණයට පැමිණියාම තථාගතයන් වහන්සේගේ සිත අතිශයින්ම පුසන්න බවට පත්වුණා. සිත ඇසුරු කළා වූ ලේ ධාතුව ද එයින්ම පිරිසිදු වුණා. ලේ ධාතුව පිරිසිදු වූ විට තථාගතයන් වහන්සේගේ ශරීරයෙන් නීල පිතාදී ෂට් වර්ණ බුද්ධ රශ්මිය තික්මෙන්නට පටන් ගත්තා. සතියක් මුළුල්ලෙහි තථාගතයන් වහන්සේ සිතින් මෙනෙහි කළ ධර්මය වර්ෂ සියයක්, දහසක් දේශනා කළත් අවසන් නොවන තරම් විශාල වෙනවා.

බුදුබවට පත් වී සවත සතියෙහි තවිතිසා දෙව් ලොවදී මාතෘ දිවා රාජයා පුධාන දස දහසක් සක්වලින් පැමිණි දිවා, බුහ්මයන්ට ඒ ධර්මය හකුළුවා තුන් මසකින් දේශනා කොට වදාළා. තථාගතයන් වහන්සේගේ නොල් දෙක මනාසේ ස්පර්ශ වෙනවා. දිව ඉතාමත් මෘදුයි. ඒ තිසාම වචන පිට වීම ඉතාම වේගවත් වෙනවා. උන්වහන්සේ දන් වළදා ඉක්බිතිව පැමිණි පිරිසට වදාරන්තා වූ අනු මෙවෙති බණ මදක් වැඩි කොට දේශනා කරනාත් බණවර හැට හතරකින් යුක්ත වූ දීඝ තිකාය තරම් වෙනවා. සවස් කාලයෙහි විහාරයට බණ ඇසීමට පැමිණෙන අයට දේශනා කරන්නා වූ එක බණක් අංගුත්තර, සංයුක්ත තිකාය දෙකට සමාන වනවා. ස්වල්ප කාලයකින් දේශනා කරන ධර්මය මේ තරම් විශාල නම් තෙමසක් මුළුල්ලෙහි නොනවත්වා පවත්වන ලද අහිධර්ම දේශනාව කෙනෙක් දීර්ඝ වේ දැයි සිතා ගත්නට පුළුවන්. එය පොත්වල ලීවේ නම් කොතරම් විශාල පොත් ගොඩක් ලැබේද ?

තුන් මසක් මුළුල්ලෙහි නොනවත්වා පවත්වන ලද මෙපමණ මහත් දේශනාවක් අහන්තට මිනිසුන් සමඊථ වෙන්නේ නැහැ. ඒ නිසාම මේ ධර්මය දෙවියන්ට දේශනා කළා. දෙවියන්ට දහම් දෙසන අතර තථාගනයන් වහන්සේ දහම් දෙසීමට බුදු රුවක් නිර්මාණය කොට දින පතාම ආහාර කෘතෳය සඳහා මිනිස් ලොවට වැඩම වූ බවත් සදහත් වෙනවා. බුදෙධාපස්ථානය සදහා දම් සෙනෙව් ශාරීපුතු මහ රහතත් වහන්සේ පැමිණියාම දෙවියන්ට දෙසූ මේ ධර්මය උන්වහන්සේට ඉතා සංසෛපයෙන් දේශනා කරනවා. ශාරීපුතු හාමුදුරුවත් ඒ ධර්මය නය දහසින් නය ලක්ෂයෙන් තේරුම් ගත්නවා. එහෙම දැන ගත් අභිධර්මය උන්වහන්සේ තමන් වහන්සේගේ පත්සීයක් පමණ අතැවැයි භික්ෂූත්ට උගත්වනවා. අද පවත්නා මේ අභිධර්මය නථාගතයන් වහන්සේ විසින් ශාරීපුනු මහ රහතන් වහන්සේට දේශනා කොට වදාළ උන්වහන්සේ විසින් ස්වකීය අතැවැයි පත්සීයක් භික්ෂූත්ට උගත්වා වදාළ ඒ ශ්‍රේෂ්ඨ ධර්මය යි. එය තථාගත දේශනාවක්මයි.

. සජන පුකරණයෙන් කථාවණු පුකරණය බුදු රාජාණන් වහන්සේගේ පිරිතිවීමෙන් දෙසිය අවළොස්වෙනි වර්ෂයෙහි මොග්ගලීපුන්න මහරහතුන් වහන්සේ විසින් වදාරණ ලද්දක්. එය නථාගතයන් වහන්සේ උන්වහන්සේ උදෙසාම තබා වදාළ මානෘකාවට අනුව දෙසා වදාළ නිසා එය බුද්ධ භාෂිතයක්ම යි.

දැනට මේ රටේ වැඩ ඉන්න අභිධර්ම විශාරදයා මහානායක හාමුදුරුවෝ තමයි කියලා බොහෝ දෙනා කියනවා.

කව්ද කියන්නේ ?

මේ රටේ වැඩිම දෙනෙක් කියනවා.

අතේ ! මම නම් ඒක දන්නේ නැහැ.

ඒ විතරක් තෙමෙයි. අභිධර්මය වැනි දුෂ්කර ගැඹුරු විෂයයක් පොදු මහ ජනතාව අතර ජනපුිය කරවීමේ ගෞරවය මහා නායක හාමුදුරුවන්ට ලැබෙන බවයි බොහෝ දෙනාගේ හැඟීම.

ඒ ගැන මං මොකවත් දන්නේ නැහැ. මං ඉතින් ඔය අභිධර්ම මාර්ගය, අභිධර්මයේ මූලික කරුණු වගේ පොත් දෙකක් ලීවා. ඒ පොත් වලිනුත් ගිහි පැවිදි දෙපක්ෂයටම යම් කිසි පුයෝජනයක් වෙන්නට ඇතැයි කියලා මං හිතනවා. මං ලියන්නට කලිනුත් අභිධර්මය ගැන පොත් ලියවිලා තිබුණා. ඒ පොත් වලින් වැඩි හරීයක් මිතිසුන්ට කියවලා අභිධර්මය තේරුම් ගන්න බැරි ඒවා. මං කළේ ටිකක් සරලව මං තේරුම් ගන්න විදියට ලියන එකයි. අභිධර්මය සරලව ලියන එක හරි අමාරු වැඩක්. අභිධර්මයේ එන ඒ ඒ කාරණා වලට ගැළපෙන සිංහල වචන තෝරා බේරා ගැනීම හරිම අපහසුයි. ලොකුම දුෂ්කරනාව ඒකයි. කෙනෙක් අපව කිනින්තුවාම ඇති වන වේදනාව එකක්. පිව්ඩුනාම ඇතිවන වේදනාව වෙන එකක්. මොකක් හරි ඇහට ඇතුනාම ඇතිවන වේදනාව තව එකක්. නමුත් මේවා වෙන වෙනම කියන්න කෝ වෙන වෙන වචන.

#### මහානායක හාමුදුරුවන් අභිධර්මය ගැන මේ ගැඹුරු දැනුම ලබා ගත්තේ කොහොමද ?

පොත් කියවීමෙත් හා කල්පතා කිරීමෙත්. මං තිකත් සිටිත සෑම වෙලාවකම වගේ ගැඹුරු ධර්ම කාරණා ගැත කල්පතා කරනවා. රාතුී කාලයෙන් බොහෝ විට මං ඒක කරනවා.

## වැඩිපුර දැනුම ඇති කර ගත්තේ බුරුම රටේදී ද ?

නැහැ. බුරුමෙ හිටියෙ කුඩා කාලයේ ඉඳලා අවුරුදු දහයක විතර කාලයක්. උපසම්පදාවත් ලබන කම්ම හිටියා. බුරුමෙදී හරියට කට පාඩම් කළා. මගේ මේ දැනීම මා විසින්ම දියුණු කර ගත්ත එකක්.

#### සතාය අවබෝධ කර ගැනීමට අභිධර්මය දැන ගැනීම අවශාමද ?

සතායමයි අභිධර්මයේ තියෙන්නේ. අභිධර්මයේ කියන හැටියට අවබෝධ වුණොන් තමයි සතාය අවබෝධ වන්නේ.

#### ඒක තව ටිකක් පැහැදිලි කරන්න.

වචන හැදෙන්නේ කොහොමද කියලා කල්පනා කරන්න. පොල් ගෙඩියක් ඇසට පෙණුනාම ඒ අනුව ලකුණක් කර ගන්නවා. ඒ අනුවයි වචනයක් හැදෙන්නේ.

ඒ වවනය, එහි අර්ථය වැටහෙන්නේ ඒ කියන එක්කෙනාට විතරයි. වෙන කාටවත් ඒක තේරෙන්නේ නැහැ. ඒ නිසා නියමාර්ථය දැක්වෙත දේශතාව තමයි අභිධර්ම දේශතාව කියන්නේ. මාන් ඉතින් කල්පතා කරලා කරලා ඔය ධර්ම කාරණා ටිකක් තේරුම් අරත් තියෙනවා මිසක් ඔක්කොම ධර්ම කාරණා මටත් වැටහෙන්නේ නැහැ.

මොනම භාෂාවක්වත් නොදන්නා කෙනෙකුට ගලක් පෙණුනා කියලා හිතමු. එයා ඒ ගල දැකලා හිතින් ලකුණක් කර ගන්නවා. අන්න ඒ අනුවයි ඒකට වචනයක් හැදෙන්නේ. එයා ඒ වචනය කිවාට අර්ථය තේරෙන්නේ එයාට විතරයි. වෙන කාටවත් නේරෙන්නෙ නැහැ. ගල දැකලා ගල හඳුනන්නේ නැති එක්කෙනාට ගල ගැන කොච්චර කීවත්, ඒක මොකක් ද කියලා නේරෙන්නේ නැහැ. ඉතින් මේ ලෝක වෳවහාරය තියෙන්නෙ යම්යම් දෙනා යම් යම් දේ දැකලා ඒ අනුව තියා ගත්තු ලකුණු අනුව හැදිව්ව වචන තමයි. ඒක ඒ වචනය හදා ගත්ත එක්කෙනාට තේරෙනවා. අනිත් කෙනෙකුට තේරෙන්නේ නැහැ. භාෂාවල වචන හිහකම තමයි අභිධර්මය පැහැදිළි කරදීමට තියෙන අපහසුව. අප මේ එක වචනයක් කතා කරන කොට බුදු හාමුදුරුවෝ වචන 64 විතර කතා කරනවා.

තායක හාමුදුරුවනේ, අභිධර්මයේ මූලික කාරණා පවා පැහැදිළි කර දීමට දක්ෂ අය අද ඉතාමත් අඩුයි. විශාල පිරිහීමක් දකින්නට තියෙනවා. මොකද ඒකට හේතුව ?

හොඳට දැන ගෙන හිටිය අය දැන් අඩුයි. ඉගෙන ගන්න අයක් අඩුයි. මුල දී අභිධර්මය ඉගෙනීම විශේෂ වශයෙන් නිබුණා. දැන් එහෙම නැහැ.

විත්ත, චෛතසික, රූප යන ධර්ම පරමාර්ථ ධර්ම ලෙසින් අභිධර්මයෙහි හැඳින්වීමේ යුක්තිය කුමක්ද ? ඒවා වෙනස් නොවේද ? නොබෙදිය හැකිද ?

විත්තය බෙදත්ත බැහැ. ඒක එකක්. වෛතසිකත් බෙදත්ත බැහැ. රූපත් ඒ ඒ හැඩය අනුව පවතිතවා. බෙදත්ත බැහැ. මූලික අභිධර්මයේ උගත්වත්තේ මේ සියල්ලම කුියා කියලා. දුවෳයක් තැහැ. සියල්ලම කුියා. වෙතස් වෙතවා, කියත එකක් මේවායේ තැහැ. අභිධර්ම පොත්වල දක්නට ලැබෙන හැටියට නම් ඇත්තේ පරමාර්ථ ධර්ම අඩු දෙකයි. මේ අඩු දෙක කොටින් කියනවා නම් චිත්තය, චෛතසිකය, රූපය, නිර්චාණය කියලා හතරයි.

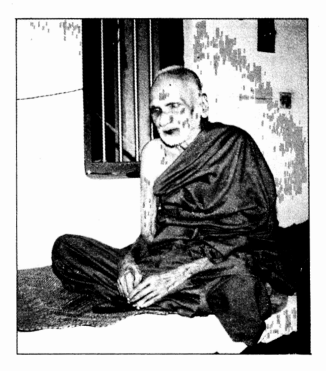
පරමාර්ථ ධර්ම ගස් ගල් වගේ විශාල ලෙස ඇස්වලට පෙණෙන ඒවා නොවෙයි. පරමාර්ථ සියල්ලම කුියා. අදුවායි. මේ කුියා තත්ත්වය මැනවිත් වටහා නොගත් කෙතෙකුට පරමාර්ථයන්ගේ තත්ත්වය වටහා ගැනීම අපහසු වෙනවා. කුියා තත්ත්වය අවබෝධ කර ගත්තාම ඔහුට පරමාර්ථ තත්ත්වය අවබෝධ කර ගැනීම පහසු වෙනවා. දුවා මෙත් කුියාව ඇසට පේත්තෙ තැහැ. ලෝකයේ කුියා වශයෙන් සලකන දේ වලිත් වැඩි හරියක් දුවාවල වලනය මයි. දුවාය ඇසට පේතවා. කුියාව ඇසට පේත්තේ තැහැ. කුියාව දුවා දෙස බලා ඒ අනුව සිතින් දන යුත්තක් වෙනවා.

#### ධර්මය නො දැන භාවනාවෙන් පමණක් පුතිඵලයක් ලැබිය හැකිද ?

බුදු, පසේ බුදු, උතුමත් විසිත් මේ ධර්මය තම තමත් විසිත්ම අවබෝධ කර ගත්තවා. තමුත් සැරියුත් මහ රහතත් වහත්සේ වැති මහ තියුණු තුවණක් ඇති උතුමෙකුට වුණත් සද්ධර්ම ශුවණය, ධර්මාවබෝධය සඳහා අවශා වෙනවා. ඒ නිසා ධර්මය ඇසීම, ධර්මය දැත ගැනීමටත්, ධර්මය අවබෝධ කර ගැනීමටත් අවශාම බවයි මට කියන්නට තියෙන්නේ.

අද මේ රටේ කෙරන භාවතා වැඩ පිළිවෙළවල් ගැන නම් මං සතුටු වන්නේ නැහැ. මට නම් භිතෙන්නේ සුභ දෙනෙක් මුලා වෙලා කියලා. ධර්මය නො දැන කොහොම ද භාවනා වඩන්නේ. ධර්මය ගැන හොඳ දැනුමක් මුලින් ඇති කර ගන්න ඕනෑ. ඒ වගේම භාවනාව ගැනත් නරමක හෝ දැනුමක් ඇති කර ගන්න ඕනෑ. අද භාවනාව භුභාක් අසාර්ථක වෙලා තියෙන්නේ ඒ ගැන දැනුමක් තේරුමක් නැති නිස යි. මුලින් ම කෙනෙකුට භාවනා කුමයක් දීම වැරදියි. භාවනාව ගැන දැනුමක් තේරුමක් මුලින් ලබා දෙන්නම ඕනෑ. අද නම් ගිය හැටියේ ම දෙන්නේ භාවනාවක්. නමුත් ඒ භාවනාව ගන්න එක්කෙනාට ඒ ගැන කිසිම තේරුමක් නැහැ. මේ රටේ භාවනා දෙන බෙහෝ දෙනාට (භාවනා ආචාර්යවරුන්ටන්) ඒ පිළිබඳ තියෙන දැනුම ඉතාම ස්වල්පයි. එහෙම තියනෙ කොට කොහොම ද භාවනාවෙන් පුතිඵල ලබා ගන්නේ ?

අද යොදා ගෙන තියෙන භාවතා පන්ති. භාවතා පාඩම්, භාවතා මධාස්ථාන ගැනත් මං යමක් කියන්නට ම ඕනෑ. අද තියෙන විදිහේ වැඩ පිළිවෙළක් තිපිටකයේ කොහේ වන් මට නම් දකින්නට ලැබිලා නැහැ. බුද්ධ කාලයේ ඒ ඒ අය බුදුරජාණන්වහන්සේ ළහට ඇවිදින් කාර්මස්ථාන ලබා ගෙන ගිහිල්ලා භාවතා වැඩුවා. ඒ ඒ පුද්ගලයන්ගේ වරිනානුකූලව සුදුසු කර්මස්ථාන බුදුරාජාණන් වහන්සේ විසින් දී වදාළා. කර්මස්ථාන ලබා ගෙන විවේකස්ථාන සොයා ගෙන ගිහිල්ලා, භාවතා වැඩුයේ පන්ති වශයෙන්, කණ්ඩායම් වශයෙන් නෙමයි. තැන් නැන් වලට වෙලා උත්සාහයෙන් වීර්යයෙන් කෙලෙසුන් නැති කිරීම සඳහා භාවතා වැඩුවා. අද වගේ සිය දහස් ගණන් එක තැනකට රැස් කර ගෙන කරන භාවතා වැඩ පිළිවෙළක් ගැන මා දන්නේ නැහැ.



මා නිතර තුලක්ෂණය මෙනෙහි කරනවා

කදුබොඩ වගේ ස්ථාන කිහිපයක කෙරෙන භාවනා වැඩ පිළිවෙළ හොඳයි. ඒ වුණන් එක එක වකවානුවල ඒක කරවන අය අතුව, වඩාත් හොඳ වෙන්නත් පුළුවන්. වඩා හොඳ නො වෙන්නත් පූළුවන්. හොඳ තේරුමක් දැනුමක් පළපුරුද්දක් ඇතුව කිුිිියා කරනව නම් කොතනක් හොදයි. අද මේ රටේ කෙරෙන භාවනා වැඩ පිළිවෙළ වැඩක් නෑ කියලම කියන්න මම ඉක්මන් වන්නේ නැහැ. ඒවා හොඳ පිත් සිද්ද වෙත දේවල් වශයෙන් මං සලකනවා. හැබැයි බොහෝ තැත්වලින් භාවතාව එක්තරා පුමාණයකටවත් මුදුන් පත්වීමක් නම් සිදු වන්නේ නැහැ. හැම භාවනා කුමයක් ම හැම දෙනාටම සුදුසු වන්නෙන් නැහැ. අසවල් භාවනාව, අසවල් පුද්ගලයාට සුදුසු යි, කියලා හරියට ම තියම කරන්න පුළුවන් කම තිබුණේ බුදු හාමුදුරුවන්ට පමණ යි. අද වුණන් ධර්ම විනයධර, බහුශුත, භාවනාව පිළිබඳ තරමක් හෝ දැනුමක් ඇති ඇත්තන්ට යමෙකු කාලයක් ඇසුරු කිරීමෙන් පසුව පුළුවන්කම තියෙනවා සුදුසු භාවනාවක් නියම කරන්න. ඒ ඒ පුද්ගලයාගේ චරිතය තරමක් දුරට හෝ තේරුම් ගැනීමෙන් පසුවයි භාවනාවක් නියම කරන්න ඕනැ.

මං ඉතින් ලොකුවට ලෝකයට කියන්න කැමති නැහැ දැන් මගේ මුළු කාලයම භාවතාවට ගත කරනව කියලා. කවදත් සිහියෙන් කල්පනාවෙන් තමයි මා කටයුතු කරන්නේ. නිතර නිතර මං තිලක්ෂණය මෙතෙහි කරනවා. ඔය කළුබොඩ කරන භාවතාව මුලින්ම මේ රටට හළුන්වා දුන්නේ මායි. ඒක පුසිද්ධ වෙලා තියෙන්නේ බුරුම භාමුදුරුවන්ගේ භාවතාවක් හැටියටයි. කළුබොඩ කෙරෙන්නේ පුරාණ සතිපටඨාන භාවතාවමයි. අඑත් අඑත් භාවතා පටත් ගත්තටම වැඩක් නැහැ. ඒවා කරවන අයත් යම් කිසි පුමාණයකටවත් භාවතාවෙන් දියුණුවක් ලබා ගෙනයි ඒක පටන් ගත්තට ඕනෑ. අද නම් බැලුවාම ඒ තත්ත්වය හුහක් අඩුයි. සමහර විට තමනුත් මුලා වී අනුතුත් ඒ තත්ත්වයට දැමීමක් වශයෙනුයි මට පේත්නෙ. ඒකෙන් යහපත් පුතිඵලයක් ලැබෙයි කියලා මට නම් කියන්න බැහැ.

නායක හාමුදුරුවෝ හුහක් බර බහා තැබූ කෙනෙක් කියලා බොහෝ දෙනා කියනවා. ඒගැන යමක් . . .

ඒක නම් ඇත්තක්. මට බරක් තැහැ. මා විහාර පත්සල් පරිපාලත කටයුතු වල යෙදීමක් තැහැ. කවදාවත් කාගෙන් වත් කිසිම දෙයක් මා ඉල්ලුවෙන් නැහැ. ඉල්ලන්නෙන් නැහැ. යමක් නැතිනම් ඒ නැතිකම මට යහපනක් කියලයි මං හිතන්නේ. නැති වුනාම, නො ලැබුණාම තමයි හරියට පුතිපන්තිය පිරෙන්නේ. පුරන්න පුළුවනුත් එතකොටයි. මට කියලා මගේ කියලා කිසිවක් මෙතන නැහැ. මේ කුටියේ තමයි මං ඉන්නේ. මේ කුටියේ ඇතුළු දොර අවුරුදු පහළොහකින්වත් වහපු බවක් මට මතක නැහැ. යතුර තියෙන්නෙ හැමදාම දොරේම යි.

මා හුහක් වෙද පොත් කියවලා තියෙනවා. ඒ වුණාට මං වෙදකම් කරන්නේ නැහැ. මට අවශා පුංචි පුංචි බෙහෙත් ඉදලා හිටලා කාට හරි කියලා හදාගෙන පාච්චිච් කරනවා. මට බොහෝ දෙනාට තියෙන සීති අමාරුව, ලේ ගමනේ අඩු වැඩිකම වැනි රෝග නෑ. හිත හුහක් සැහැල්ලු වූ තරමටම ලෙඩ රෝගත් අඩුවෙනවා. මට යම්කිසි ආමාරුවක් ඇති වුවහොත් ඒකට පුතිකාරයකුත් මටම හිතෙනවා. මගේ ජීවිත කාලයේ දී තද බල අසතීප වෙලා වැඩි දින ගණනක් ඉස්පිරිතාලවල ඉදලා නෑ. මං කවදත් ආහාර ගත්තෙත් ටිකයි.

මං හිතත්තේ ලෝකේ ඉන්න ලොකුම පොහොසතාන් දුප්පතාන් මමයි කියලයි. දුප්පන්කම කියන්නේ සැහීමටක පත් නොවීමයි. නැත්නම් ඇතිවීමක් නැති කමයි. මදිකමයි. මම සැහීමකට පත්වෙලා ඉන්න කෙනෙක්. ලද දෙයින් සතුටු වෙලා ඉන්නවා. සෙවීම පිළිබඳ උත්සාහයකුත් නෑ. ඒක නිසා මං ලෝකේ ලොකුම පොහොසතා කියලා හිතනවා. දුප්පත් කම කියන්නේ නැති කමයි. හිහන්නා දුප්පනෙකි. හිහන්නාට තියෙන පොල්කටුව හැරම්ටිය උනත් මගේය කියලා හිතින් අල්ලගෙනයි ඉන්නේ. ඒක නිසා ඔහුන් යමක් ඇති කෙනෙක්. මට මොනව තිබුණත් ඒ කිසිවක් හිතින් අල්ලගෙන නැති තිසා කිසිවක් නැති කෙනෙක් හා සාමානයි. ඒක නිසා තමයි ලෝකේ ඉන්න දුප්පනාත් මමයි කීවේ.

# ධර්ම සාකච්ජාවක් !



# තිරෝධය කී වැදෑරුම් ද ?

දෙයාකාරයි. ක්ෂණික තිරෝධය හා අනුත්පාද තිරෝධය.

උපදින උපදින සෑම අවිදාහවක් ම එකෙනෙහි ම නිරුද්ධ වෙනවා. සෑම සංස්කාරයක් ම, සෑම වික්ඤාණයක් ම, සෑම නාමයක් ම, සෑම රූපයක් ම ඒ මොහොතේදී ම නිරුද්ධ වී යනවා. අවිදාහදීන් ගේ ඒ නිරෝධය ස්වභාවික නිරෝධය යි. ඒක නමා ක්ෂණික නිරෝධය කියන්නේ. සංසාර වකුයට අයිති ධර්මයන් ක්ෂණික නිරෝධයෙන් කොපමණ නිරුද්ධ වුවත් අඑත් අඑත් ධර්ම ඉදිරියට ඇතිවීම් වශයෙන් සංසාර වකුයාගේ කරකැවීම සිදු වෙනවා මිසක් නැවතිමක් සිදු වන්නේ නැහැ.

අනුත්පාද නිරෝධය නම් ඒකෙන් ඇති නොවූ, මතු ඇති විය හැකිව තිබෙන්නා වූ අවිදාහ සංස්කාර ආදීන්ගේ මතු කවර කලකවත් තුපදනා ස්වභාවය යි.

### සංසාර චකුය සිඳ දුක්ඛ ස්කන්ධයෙන් මිදී නිවන් සුව ලබනු කැමති අය විසින් කල යුතු එකම දේ කුමක්ද ?

අවිදහාව නැති කිරීම යි. යම් පුතිපත්තියකින් අවිදහාව නැති වේ නම් ඒ පුතිපත්තිය පිරීම යි. අවිදහා නිරෝධය වුවහොත් සංස්කාරාදී සකල පුතිතා සමුත්පාදාංගයන්ගේම නිරෝධය සිද්ධ වෙනවා.

#### සැප වර්ග කීය ද ?

සැප වර්ග දෙකයි. වේදයින සුබය, විමුක්ති සුබය.

ඇසට හොද දේවල් දැකීමෙන් ද, කණට මිහිරි හඩ ඇසීමෙන් ද, නාසයට මිහිරි ගණ්ඨයක් ආසුාණය කිරීමෙන් ද, දිවට හොද බොජුන් වැළදීමෙන් ද, කයට හොඳ පහස ලැබීමෙන් ද, සිතට හොඳ මිළ මුදල් තනතුරු ගරු නම්බු ආදිය ලැබීමෙන් ද, ඇති වන සොම්නස, පුිතිය, සහිත ආශ්වාදය **වේදයිත සුබය** යි.

පැමිණ ඇත්තා වූ ද, මතු ඇති විය හැකි වූ ද, දුක් වලින් කරදර වලින් විපත් වලින් මිදීම **විමුක්ති සුඛයයි**. නිදහස් සුවය වශයෙන් ද හඳුන්වන්න පුළුවන්. මේ දකින් මිදීමේ සැපය කොතෙක් උත්සාහ කොට වුව ද, කොතෙක් වියදම් කොට වුව ද, ලබා ගත යුතුමයි. මේ දුකින් මිදීමේ සුවය වේදයිත සුඛය වැනි ක්ෂණික සුඛයක් තොවෙයි.

අවිදහ සංස්කාරාදින්ගේ අනුත්පාද නිරෝධය නිවන නම් එය මොන තරම් වටිනා සුවය කැයි කීවත්, ඒ සුවය විඳින කෙනෙකු නැති බැවින් ඒ නිවන කාහටවත් පුයෝජයක් නැති දෙයක් නොවේ ද ?

නිවතෙහි තතු සොයන පුද්ගලයා විසින් මේ කියන අනුත්පාද තිරෝධය අතීතයෙහි ඉපිද තිරුද්ධ වුණු තාම රූපයන්ගේ, වර්තමාන තාම රූපයන්ගේ තිරෝධයක් නොව මතු ඇති විය හැකි නාම රූපයන් ගේ තිරෝධය බව සිත්හි තබා ගෙන ම තිවන ගැන කල්පතා කළ යුතුය. එසේ නොවුව හොත් කාරණය අවුල් වේ.

තිවත් සුව විදින පුද්ගලයන් ගැන කථා කරන්නවුන් ඒ කථාව කරන්නේ ද අාත්මයක්, සත්වයෙක්, පුද්ගලයෙක් සතා වශයෙන් ම ඇතිය යන වැරදි හැනීම උඩ ඉඳගෙනයි. තිවනෙන් පුයෝජනයක් ඇති නැති බව පිළිබඳ පුශ්නය විසදා ගත හැකි වන්නේ ආත්මයක් ඇද්ද, නැද්ද යන මේ කරුණ විසදා ගැනීමෙනි. වේගෙයෙන් ගිනි පෙනෙල්ලක් කර කවන විට එහි නැති ගිනි වලල්ලක් පෙනෙන්නාක් මෙන් වේගයෙන් ඉපද ඉපද බිදි බිදී යන නාම රූප පරම්පරාව සත්වයකු පුද්ගලයකු සේ පෙනේ. ඒ නාම රූපයන් අතර සැප දුක්

විදින මමය කියා සැලකිය යුතු දෙයක් ඇතුවාක් මෙන් පෙනේ. එහෙත් නාම රූප පරම්පරාව මිස එහි සත්වයෙක් පුද්ගලයෙක් ආත්මයක් නැත.

මය කියන විමුක්ති සුබය කොපමණ උසස් කොපමණ වටිනා දෙයකැයි කියනත් ඒ සුවය අපට නම් ඕනෑ නැත. අපට ඕනෑ කරන්නේ පුිය වස්තූන් ඇතිව. පුිය පුද්ගලයන් ඇතිව. ජරාවක් - වාාධියක් - මරණයක් - අපුිය සම්පුයෝගයක් - පුිය විප්පයෝගයක් නැතිව සැපෙන් සොමනසින් පුිතියෙන් සෑම කල්හිම විසිය හැකි තත්ත්වයකැයි ඇතැමුන් කියනවා.

#### මහානායක හාමුදුරුවෝ මොකද ඒ ගැන කියන්නේ ?

මේ ලෝකයේ හෝ අන් නැනක හෝ ස්ථීර නන්න්වයක් ඇති තැනක් නම් නැහැ. එතිසා එබළු තන්න්වයක් නො ලැබිය හැකිය. ඇත්තේ සංසාර වකුයාගේ පැවැත්මය, නැවැත්මය යන දෙක පමණයි. පැවැත්ම කැමති නම් පැවැත්ම ගත හැකිය. නැවැත්ම කැමති නම් නැවැත්ම වූ නිවන් සුවය ගත හැකිය.

පිය වස්තූත් ඇත්තේ ද, පිය පුද්ගලයන් ඇත්තේ ද, සැප, සොමිනස, පීතිය ඇත්තේ ද, සංසාර වකුයෙහි ය. ජරාව, වහාධිය, මරණය, අපිය සම්පුයෝගය, පිය විපුයෝගය, ශෝකය, පරිදේවය, දුක, දොමිනස, උපායාසය ඇත්තේ ද, පණු - උකුණු - මකුණු - බලු - බළල් - ඌරු - කුකුල් ආදී නිරිසත් සතුත් වීම ඇත්තේ ද, යක්ෂ - පුන වීම ඇත්තේ ද, ගිත්තෙන් දැව් දැව් ලෝහ ගුලි ගිලින, ලෝදිය තිරි සතුන් වීම ඇත්තේ ද, සංසාර වකුයෙහි ය.

නිවතෙහි වනාහි පුිය වස්තු පුිය පුද්ගලයෝ ද නැත. ජුිතිය, සුබ, සොම්නස ද, නැත. ජරා - වාාධි - මරණ - ශෝක - පරිදේව - දුක්ඛ - දෝමනස්සයෝ ද නැත. එහි පැමිණි පසු නැවත අපායට යාමකුත් නැත. එහි ඇත්තේ ශාත්ත ස්වභාවයක් පමණි. ටිකක් කල්පනා කොට වඩා හොඳ දෙය තෝරා ගත්ත.

## ඇතැමෙකුට විමුක්තිය අපිය වී සංසාරය පිය වන්නෙත්, ඇතැමෙකුට සංසාරය අපිය වී විමුක්තිය පිය වන්නෙත් ඇයි ?

ඒ ඒ ඇත්තන්ගේ අදහස් අනුවයි. අවිදහාව සත්වයාගේ සිත කිළිටි කරන - බොරු කරන - අදුරු කරන වෛතසික ධර්මයකි. එය එක්තරා මානසික රෝගයක්. ඒ රෝගයෙන් දුර්වල වූ, අදුරුවූ සිතට පරම්පරා වශයෙන් ඉපිද ඉපිද බිදී බිදී යාම, නාම රූපයන් ගේ සැබැ තත්ත්වය පේන්නේ නැහැ. නොයෙක් විට නාම රූපයන් සත්ත්වයන් හැටියට මීස නාම රූප හැටියට පේන්නේ නැහැ. එයින් සක්කාය දෘෂ්ඨිය ඇති වෙනවා. නැවත නැවත සක්කාය දෘෂ්ඨිය ඇති වෙන කොට එය වැඩි තහවුරු වි දෘෂ්ඨිධෳාශය ඇති වෙනවා. එයත් එක්තරා මානසික රෝගයක්.

සක්කාය දැෂ්ඨිය සමහ ම ආත්ම වශයෙන් සළකන පංචස්කන්ධය ලොව ඇති ඉතාම හොඳ දෙය, ඉතාම උසස් දෙය හැටියට ගන්නා තෘෂ්ණාවත්, තණ්හාව හා පංචස්කන්ධයට අයත්ව ඇති වන සුබ සෝමනස්සයන් හා බාහිර රූපාදියක්, හොඳ හැටියට ගන්නා වූ තණ්හාවත් ඇති වෙනවා. ඒවා වැඩී තහවුරු වී තෘෂ්ණාධානයය ඇති වෙනවා. ඒකත් එක්තරා මානසික රෝගයක්. ධර්මය සේවනය නො කරන ධර්මයෙන් ඈත්ව වෙසෙන ජනයා කෙරෙහි අවිදන - තෘෂ්ණා - දෘෂ්ඨී සංඛනාත රෝග තුන තදින්ම පවතිනවා.

කෙලෙස් රෝගඇති අයට පංචස්කඣය පුිය වෙනවා. පංචස්කඣය සංඛාන දුක්ඛස්කඣයාගේ නිරෝධය වූ නිවන අපුිය වෙනවා. එයට බිය වෙනවා. එසේ වන්නේ නිරෝධය නරක නිසා නොව, කෙලෙස් රෝගය නිසයි.

ධර්මය තැමති බෙහෙත සේවතය කොට, කෙලෙස් රෝගය සුව කරගෙත සිත පිරිසිදු කර ගෙත, වාසය කරන සත්පුරුෂයත්ට පංවස්කණ්ඩය තරම් තපුරක්, බිය විය යුත්තක් වෙතත් තැත. තිවත තරමට උසස්ව පෙතෙන අතිත් සැපයකුත් තැත.

# නිවන සත්වයන් යන එන සිටින තැනක් නොවේ නම්. එබඳු නිවනකින් ඇති පුයෝජනය කවරේද ?

නිවතින් ලබන්නට ඇත්තා වූ පුයෝජනය නම් දුක් ගිනි නිවා ගැනීමයි. සත්වයන්ගේ දුක් ගිනි තිවෙන්නේ තිවනට පැමිණ වාසය කිරීමෙන් නොව, තිවන් දැකීමෙනි. අන් කවර ධර්මයකටවත් නැති දක්තවුන්ගේ දුක් ගිනි නිවාලන පුදුම අනුභාවයක් නිවනට තියෙනවා. හරියට තිවත දැකීමට සමත් වන ලෝකෝත්තර දොනයෙන් තිවත දෙස බැලුව හොත් එයින් ඒ තැනැත්තාගේ දුක් ගිනි මතු කවර කාලෙකවත් තූපදතා පරිදි තිවී යනවා. තිවත් දුටු ඒ පින්වතා ඒ තිවත් සවයට හිමි කාරයෙක් වෙනවා.

තිවත ඇත්තේ පැමිණ වාසය කිරීමට තොව දැකීමටයි. තිවත් දකිතවාය, තිවත් දුටුවාය, යන වවන බෞද්ධයන් අතර වෘචහාරයට පැමිණ තිබෙන්නේ ඒ තිසයි. තිවනට පිවිසියේ ය. තිවන් ගියේ ය, තිවනට පැමිණියේ ය. යන වෘචහාර තිබුණත් ඒවා පරියාය කථාය. තිවන් කථාවේ දී වෘචහාරයට ඉතා හොඳ වවන තිවත් දකිනවාය, තිවන් දුටුවාය යන වවනයි.

#### හට ගැනීමක් නැතිව නිවනක් තිබේද ?

හට ගැනීමක් නැතිව නිර්වාණ ධාතුව ඇත්තේ ය යනු ගැඹුරු කරුණකි. නිර්වාණය හරීයට තේරුම් ගැනීමට අපහසු වීමට ඇති කරුණු වලින් මේ හට ගැනීමක් නැති බවත් එක් කරුණකි. යමක් ඇත්තම් එහි හට ගැනීමකුන් නිබිය යුතුය. හට නොගන් දෙයක් සනාවශයෙන් නොතිබිය හැකිය යනු ද එක්තරා නීතියකි. ලොවැති බොහෝ දේවලට ඒ නීතිය සාධාරණ වුවත් එය සර්ව සාධාරණ නීතියක් නොවේ. හට ගැනීමක් නැතිව ඇති ධර්ම ද ඇත්තේය. පරමාර්ථ ධර්ම අනුව කථා කරතොත් පුඥප්තීන් නැති දේවල් හැටියට කිය යුතු ඒවා ය. එහෙත් පුඥප්ති ද සර්වාකාරයෙන් නැති ඒවා නොව පුඥප්ති භාවයෙන් ඇති ඒවා ය.

ආකාශය ද, පටන් ගැනීමක් නැතිව ඇති එක් දෙයකි. ආකාශය කා හටත් පුතාක්ෂ දෙයකි. ආකාශයක් ඇති බව කවුරුත් පිළිගනිති. මේ ආකාශය අසවල් කාලයෙන් ඔබ්බට තිබුණේ නැත. ආකාශය ඇත්තේ අසවල් කාලයේ පටන් යැයි කිව හැකි කාලයක් නැත. එය මුළු අතීත කාලයේම පැවැත්තේය. මෙය තුවණින් කල්පනා කරන කා හට වුවත් පිළිගත හැකි කරුණකි. පළමුවෙන් ඇති වීමක් නැතිව ආකාශය සෑම කල්හිම පවත්තාක් මෙත් නිවනක් ඇති වීමක් නැතිව සෑම කල්හි පවත්තක් බව තේරුම් ගත යුතුය. යම්කිසි හේතුවකින් හෝ ඉබේම හෝ හට ගැනීමක් නැතිව ඇත්තා වූ තිවන ආකාශය සේ හිස් බවක් නොවේ. එය එක්තරා පරමාර්ථ ධර්මයකි. ඒ බව දන යුත්තේ එහි ඇති අනුභාවයෙනි. හිස් බවෙහි කිසි අනුභාවයක් නැත. සියලු කෙළෙස් නැති කිරීමේ, සියලු දුක් නැති කිරීමේ මහාතුභාවයක් තිවනෙහි ඇත. තිවත් පසක් කිරීමෙන් හෙවත් නුවණැසින් තිවන දැකීමෙන් දුටු නැතැත්තාගේ කෙළෙස් මතු නුපදතා පරිදි නැතිව යන්නේත් දුක් නැති වී යන්නේත් තිවනේ අනුභාවයෙනි. එබළු අනුභාවයක් හිස් බවෙහි නැති බැවින් තිර්වාණ ධාතුව අනුභාව සම්පත්ත එක්තරා පරමාර්ථ ධර්මයෙකැයි පිළිගත යුතුයි.

#### සිල් රැකීමෙන් පමණක් නිවන් ලැබිය හැකි ද ?

ළැතැම් පැවිද්දත් පමණක් තොව, ඇතැම් ගිහියත් ද, ශීලය ගැනම කථා කරමින් ශීලයම උසස් කොට ගතිමින් ශීලයෙන් ම සියල්ල සිදු කර ගන්නා බලාපොරොන්තුවෙන් සිල් පිරීසිදු කර ගැනීමෙහි ම යෙදී සිටිනවා. ඒ ඒ ඇත්තන් ගේ වැරදි හැඟීමක්. සිල් රැකීමෙන් පමණක් නැවතී සිටීම, වැට බැඳ ගෙන කුඹුර නොවපුරා සිටීමක් වගෙයි.

# බෝධී යන්නෙහි පැහැදිලි තේරුම කුමක්ද ?

බෝධි කියන්නේ ලෝකොන්නර ඥාන වලට කියන නමක්. බෝධි කියන ඒ ලෝකොන්නර ඥානය ලැබීමට උපකාර වන ධර්ම සමූහයක් නියෙනවා. ඒවාට කියන්නේ බෝධි පාක්ෂික ධර්ම කියලා. ඒ අති උතුම් ලෝකොන්නර ඥානය ලැබීම සඳහා කළ යුතු දේ නම් ඒ බෝධි පාක්ෂික ධර්ම වැඩීමයි. වෙන විදියකින් කියනවා නම් ශීල, සමාධි, පුඥා තුන වැඩීමයි. නවන් කුමයකින් කියනවා නම් ශිල ව්සුද්ධිය ආදී කොට ඇති විසුද්ධි හන වැඩීමයි.

# ඇතැම් බෞද්ධයන් මෙලොවට වඩා පරලොව ගැන සිතීමේ වරදක් තිබේද ?

මිතිසුන් ආගම් පිහිට කොට ගන්නේ පරලොව සැපන -යහපන පුාර්ථනා කර ගෙනයි. මෙලොව සඳහා ආගම් වලින් පිහිට ඇත්තේ ස්වල්ප වශයෙන් යැයි සිතනවා. මතුෂායකු මේ ලෝකයේ ජීවත්වන කාලය අවුරුදු සියයකටත් අඩු ඉතාම ස්වල්ප කාලයක්. තමුත් ඉත් එහා තියෙන පරලොව පිළිබඳ කාලය කල්ප ගණනකින්වත් පුමාණ කළ නො හැකි දීර්ඝ එකක්. ඒතිසා තුවණැති අය මෙලොව ගැන කල්පනා කරනවාට වඩා පරලොව ගැන කල්පනා කරනවා. මෙලොව කොපමණ ලාභයක් ලැබෙන, සැපයක් ලැබෙන, කාරණයක් වුණන් ඒක මරණින් මතු දුගතියට යැමට කරුණක් වනවා නම් එබළු වැඩ වලින් වැලකීමට උත්සාහ දරණවා. එබළු අය ජීවිත ආරක්ෂාව සඳහා වුවත් පාපයක් කරන්නේ නැහැ.

#### මෙකල රහත් බව ලබා ගත හැකි ද ?

රහත් වීමේ මහ දක්වන්නා වූ බුදුරජාණන් වහන්සේගේ ධර්මය ලොව තිර්මලව පවන්නා නාක් ලෝකයෙහි රහතුන් වහන්සේලා නැතැයි රහත් බව ලැබිය නො හැකි යැයි නොකිය හැකි යි. මේ කාලයේ අතීතයේ මෙන් රහතුන් සුලහ නැති බව පමණක් කියන්න සුළුවන්. රහතුන් වහන්සේලා තමන්ගේ රහත් බව ලෝකයට පෙන්වමින් ඇවිදින අය නොවේ. දුටුවාම රහත්බව අදුනා ගැනීමේ ලකුණක් ද උන්වහන්සේලා තුළ නැහැ. ඒ නිසා රහත් කෙනෙකුන් දුටුවත් හඳුනා ගත නො හැකියි. රහත් වීමට පිරිය යුතු පුතිපත්ති සුරා අවසන් කළහොත් දිනය කවදා හෝ වේවා ඒ නැනැත්තා අර්හත්වය ලබා ගත්තෙක් වෙනවා. රහත් වීමේ පුතිපත්තිය සුරා අවසන් කළත් සමහර කලක දී රහත් බවට නො පැමිණීය හැකි යැයි කීම යුක්ති යුක්ත නොවන කථාවක්. එසේ කීම තථාගතයන් වහන්සේගේ ධර්මයන් ශාසනික පුතිපත්තියන් කලකට අවලංගු කර දැමීමක් වෙනවා.

රහත් වීමට උත්සාහ කරත පිත්වතුන්ගෙන් ඇතැමෙක් ඉතාම කෙටි ධර්ම දේශනාවක් ඇසිමෙනුත් රහත් වෙනවා. ඇතැමෙක් පැවිදි වීමට හිසකේ කපන අතරතුර දී රහත් වෙනවා. ඇතැමෙක් පැවිදිව දින ගණනකින් රහත් වෙනවා. ඇතැමෙක් මාස ගණනකින් රහත් වෙනවා. ඇතැමෙක් වර්ෂ ගණනක් උත්සාහ කරලා රහත් වෙනවා. ඇතැමෙක් මුළු ජීවිත කාලයේ දීම දුක් විඅලත් රහත් වෙන්නෙ නැහැ.

# සමථ භාවතාවෙන් සමාධියක් නොලබා විදර්ශතා වැඩීමෙන් පමණක් පුතිඵලයක් ලබා ගත හැකිද ?

සමහරුන් අතර මේ මතය තියෙනවා. නමුත් ඒක වැරදි මතයක්. සමථ භාවතා වලින් සමාධි උපදවා ධාාන උපදවා විදර්ශනා වඩන්නට සිටියහොන් විදර්ශනා වඩන්නට නොලැබී ජීවිතය කෙළවර වෙනවා ඇති. ඒ නිසා බුද්ධෝන්පාදයෙන් ලැබීය හැකි උසස් එලය නොලැබී යන්නේය. භාවනා කිරීමට පටන් ගන්නා අයගෙන් ධනානයක් - මාර්ගයක් - එලයක් ලැබීම දක්වා භාවනාව ගෙන යාම නබා නරමක සමාධියක්, නරමක විදුර්ශනා දොනයක් ලැබෙන නෙක් වුව ද, භාවතාව කරගෙන යා හැක්කේ ඉතාම ටික දෙනෙකුට පමණයි. එයට හේතුව නිවරණයන් විසින් ඒ අය පරදවනු ලැබීම යි. භාවතාව දියුණු කළහැකි වීමට නම් යෝගාවවරයා විසින් නිවරණ පැරදවිය යුතුය. ඇත්තු වශයෙන් ම යෝගාවචරයකුට භාවනා කරමියි කියා කරන්නට ඇත්තේ නීවරණ සටනයි. බුදු සස්නෙහි පැවිදිව ආර්ය ශීලයෙහි ද පිහිටා, ආර්ය වූ ඉන්දුීය සංවරයෙහි සිත පිහිටා, ආර්ය වූ සිහිතුවණින් යුක්තව විවේකස්ථානයකට පැමිණ කර්මස්ථානයෙහි සිත පිහිටුවා ගෙන කාමවඡන්දා දී තිවරණයන්ගෙන් සිත පිරිසිද කොට ගෙන යෝගාවවරයන් ධාානාදී ධර්ම ලබන බව බොහෝ සුනුවල දී බුදුරාජාණන් වහන්සේ දේශනා කොට තිබෙනවා. ඒ සුනු දේශතාවල දැක්වෙන අන්දමට යෝගාවවරයකුට භාවනා කිරීම වශයෙන් කරන්නට ඇති පුධාන දෙය නීවරණයන් ගෙන් සින පිරිසිදු කර ගැනීමයි. මෙකල භාවනා කරම්යි කියා සමහර අවස්ථාවල යම් කිසිවක් මෙනෙහි කරන අය නිවරණ පුහාණය නැමැති බර වැඩක් නමන්ට කරන්නට ඇති බව පවා දන්නේ නැහැ. ඒ අය නොයෙක් ළාකාරයෙන් තමන් කෙරෙහි ඇදී එන නීවරණයන් හඳුනන්නෙන් නැහැ. එ බැවින් ඔවුන් නිවරණයන් විසින් පරදවනු ලැබ භාවනා කරම්යි කියමින් හැම කල්හි ම එකම තත්ත්වයෙන් සිටිනවා. නිවරණයන් පුහාණය කිරීමට වීර්යය නො කරන ඔවුන්ට කිසි කලෙක භාවතාවෙන් උසස් ඵලයක් නොලැබිය හැකි යි. නීවරණයන් හඳුනන්නන්ට නීවරණයන් පුහාණය කළ හැකි ය.

#### සුගතිය කී වැදෑරුම් ද ?

සුගතිය දෙවැදෑරුම් වෙනවා. එනම් පුතිපත්ති සුගතිය හා ගති සුගතිය යි. මේ කියන පුතිපත්ති සුගතියන් නැවන කොටස් දෙකකට බෙදෙනවා. ඒ තමයි අගාරික පුතිපත්ති සුගතිය හා අනගාරික පුතිපත්ති සුගතිය. සිත පිරිසිදු වුණාම ගිහියා පුාණ ඝාතයෙන් වැළකීම ආදියෙන් දශ කුසල කර්ම පථය සම්පූර්ණ කරනව. දාතා දී පුණා කියා වස්තූත් සම්පූර්ණ කරනවා. මෙය ඔහුගේ පුතිපත්ති සුගතිය යි. යහපත් පුතිපත්තියෙහි පිහිටි හෙතෙම මරණින් මතු මිනිස් ලොව උසස් බවට ද පැමිණෙනවා. දෙව් ලොවට ද පැමිණෙනවා. මේ ඔහු ගේ ගති සුගතිය යි.

මේ ශාසනයෙහි පිරිසිදු සින් ඇති භික්ෂුවක් ඒ පිරිසිදු සිනින් වතුපාරීශුද්ධි ශීලය සම්පූර්ණ කරනවා. නෙලෙස් ධූනාංග ආරක්ෂා කරනවා. පුනෳ වැඩි කර ගැනීමේ පුතිපත්තිය අත් හැර විවේකස්ථානයක වාසය කරමින් නමාට සුදුසු කර්මස්ථානයක් අනුව භාවනා කරලා ධෳාන සමාපත්තිය උපදවා ගන්නවා. සෝවාන් මාර්ගය වඩනවා. සකදාගාමී මාර්ගය වඩනවා. අනාගාමී මාර්ගය වඩනවා. මේ ඒ භික්ෂුව ගේ පුතිපත්ති සුගතියයි. ඒ භික්ෂූන් වහන්සේ යහපත් පුතිපත්තියෙහි පිහිටලා මරණින් මතු උත්පත්ති වශයෙන් මිනිස් ලොව උසස් කුලවලට පැමිණෙනවා. නැත්නම් කාමාවවර දිවෳලෝක සයට පැමිණෙනවා. නැත්නම් බුහ්ම ලෝකවලට පැමිණෙනවා. මෙලෙස පැමිණීම ඒ භික්ෂුවගේ ගති සුගතිය යි. එ පමණක් නොවෙයි සිතේ ඇති කර ගන්නා වූ පිරිසිදු බව නිසා සියලු දුක් නසා තිවනටත් පැමිණෙනවා.

#### විමසීම් වේශයෙන් මිථාා දෘෂ්ටිය කුියාත්මක වන්නේ කෙසේද ?

විමසීම පුදොවට අයත් කුියාවක්. කළ හැකි තම් හැම කරුණක් ම විමසා ඒවායේ තතු දැත ගැනීම වඩාත් හොඳයි. විමසා වැඩ කළ යුතු බවත් තො විමසා කුියා කිරීම අතතුරුදායක බවත් බුදුරජාණත් වහත්සේ විසිත් වගේ ම තවත් බොහෝ බුද්ධීමතුත් විසිත් පුකාශ කොට තියෙනවා. විමසීම යහපත් වුණත්, තොවිමසා කුියා කිරීම අතතුරුදායක වුණත්, සාමාතෳ මතුෂෳයකු සියල්ලම විමසා තියම වශයෙන් දැන ගෙනම වැඩ කරන්න සිතතොත් ඔහුට වැඩ කරන්න කාලයක් ලැබෙන්නේ නැහැ. විමසීමට ම ඔහුගේ කාලය ගෙවී යනවා. ඒ තිසා විමසීම යහපත් වුණත් එය එක්තරා පුමාණයක් කළ යුත්තක්. සෑම දෙනාම සෑම දෙයක් ම විමසා පුතෳක්ෂ කර ගැනීමට සමර්ථ වන්නේ නැහැ.

බුද්ධාදී මහෝත්තමයන් වහන්සේලාගේ දොනයෙන් දක්නා ලද කරුණු සාමානා මනුෂා ඥානයට විෂය වන්නේ නැහැ. ඒ උතුමන් විසින් පෙන්වා දෙන ලද ගැඹුරු කරුණු ඒ උතුමන් කෙරෙහින් ඒ උතුමන් විසින් පෙන්වා දෙන ලද ධර්මය කෙරෙහින් ගෞරව පෙරදැරි කර ගෙන ම විමසීම කළ යුතුව තියෙනවා. එහෙම විමසීම් කරන්නා වු පුද්ගලයා මූලාවට පත් වන්නේ නැහැ. යම් කරුණක් තේරුම් ගැනීමට තමාගේ නුවණ පුමාණවත් තොවන තැන දී ඔහුට ඒ බව අවබෝධ වෙනවා. නුවණ පුමාණවත් නොවන කරුණුවල දී මිථාා ලබ්ධියක් ඔහුට ඇති වන්නේ නැහැ. ශාස්තෘ ගෞරවයෙන් හා ධර්ම ගෞරවයෙන් තොරව සැකය පෙරදැරි කර ගෙන සතනාසතන සෙවීමේ අදහසින් ධර්මය විමසන පුද්ගලයාට යම් යම් කරුණක් තේරුම් ගැනීමට තමාගේ තුවණ පුමාණ තොවත විට ඒ බව ඔහුට දැනෙන්නේ නැහැ. ඔහු නොමහ ගොස් මීථාහ ලබ්ධිය ඇති කර ගත්තවා. සමහරු එපමණකිතුන් තො තැවතී බුදුවරුත්ට, රහතුත්ට, නින්දා කරන, ධර්මයට නින්දා කරන, ධර්මය අවලංගු කරන්න නැන් කරන අය බවට පත් වෙනවා. එය ඔවුන්ට පමණක් නොවෙයි ලෝ සසුත් දෙකටත් මහා අතර්ථයක් වෙනවා. ඒ නිසා විමසීම යහපන් වුණත් එය පරිස්සමිත් කළ යුතු වෙනවා.

සතාය හෝ අසතාය කවර ලබ්ධියක පිහිටා විමසන්නා වූ තැනැත්තාට ද තමා ගත් ලබ්ධිය සතා බවට තොයෙකුත් හේතු යුක්ති පේන්න පුළුවන්. ආත්මයක් ඇතැයි ගත් තැනැත්තාට ඒ සතා බවට තොයෙකුත් හේතු යුක්ති පේනවා. ආත්මයක් නැතැයි ගත් තැනැත්තාටත් එය සතා බවට බොහෝ හේතු යුක්ති ලැබෙනවා. ලෝකයේ මැවුම් කරුවෙකු ඇතැයි සිතන්නාටත් බොහෝ හේතු යුක්ති තියෙනවා. තැතැයි ගත් තැනැත්තාටත් බොහෝ හේතු යුක්ති ලැබෙනවා. මේ අනුව කිව හැක්කේ තම තමත් ගත් ලබ්ධිය සතා බවට බෙහෝ හේතු යුක්ති ලැබෙන බවයි. ගැඹුරු කාරණා, අවබෝධ කර ගැනීමට අපහසු කාරණා යැයි කියන්නේ පහදා ගැනීමට උපකාර වන හේතු යුක්ති දුර්ලහ කරුණු වලටයි. ගැඹුරු කරුණු වල දී සනාය පහදා ගැනීමට උපකාර වන හේතු යුක්ති දුර්ලහ නිසා ගැඹුරු කරුණුත් ඇති සැටියට ම ගෙන එය වැඩි දුර්ටත් විමසන්නා වූ තැනැත්තාට එය පහදා ගැනීමට ලැබෙන්නේ හේතු යුක්ති ස්වල්පයක් පමණයි. එබළු කරුණක් වරදවා තේරුම් ගෙන වැඩි දුර්ටත් එය විමසන්නෙකුට තමා ගත් වැරදි ආකාරයට සතා බවට ලැබෙන හේතු යුක්ති ඉතා බොහෝ වෙනවා. ඒවා එයට හේතු හැටියට ඔහුට පෙණුනත් සතා හේතුන් නොවෙයි. යම්කිසි සිද්ධියකට සතාය හේතු නොවි, හේතුන් සේ පෙනෙන කරුණු වලට පුතිරූපක හේතු යයි අප කියනවා. මීථාා ලබ්ධියක් ගෙන එය විමසන්තා වූ තැනැත්තා තමාගේ ඒ ලබ්ධිය සතා බවට බොහෝ පුතිරූපක හේතු දකිනවා. ඒ වායින් හෙනෙම වැඩි දුර්ටත් රැවටෙනවා. "විමසීමේ ආකාරයෙන් පුති රූපක හේතුන් ගැනීමෙන් මිථාා දෘෂ්ඨීය" වංචා කරන්නේ යැයි කීවේ ඒ තිසයි.

#### යෝගාවචරයකුට අභෳන්තර හා බාහිර වශයෙන් පවත්නා වූ අන්තරාය මොනවාද ?

සංසාර දුකින් මිදී නිවන් දැකීමේ බලවත් ජඥයෙන් භාවනාවට පටන් ගන්නා වූ සන්පුරුෂයන්ට වරින් වර ඒ යෝග කර්මයට බාධා කරන්නා වූ ද, සමහර විට යෝගාවවරයා යෝග කර්මයෙන් සම්පුර්ණයෙන් ම බැහැර කරන්නා වූද අන්තරායික කරුණු බොහෝ තියෙනවා. යෝග කර්මය සාර්ථක වන පරිදි කළ හැකි වීමට යෝගාවවරයන් විසින් ඒ අන්තරායික කරුණුත් ඒවා පැමිණීයහොත් ඒ වායින් මිදීමට පිළිපැදිය යුතු ආකාරයන් කලින් ම දැන සිටිය යුතු යි.

මේ අන්තරායන්ගෙන් කොටසක් යෝගාවවරයාගේ අභාත්තරයෙන්ම පැණ නැගෙන්නා වූ ඒවාය. කොටසක් පිටතින් පැමිණෙන්නා වූ අන්තරායෝය. ඒ අන්තරායන් මැඩ ගෙන ජය භුමියට පැමිණිය හැකි වනුයේ බලවත් ජනුය ඇත්තා වූ, බලවත් වීර්යය ඇත්තා වූ, මහත් වූ දුක් ඉවසීමේ ශක්තිය ඇත්තා වූ තියුණු තුවණ ඇත්තා වූ, යෝගාවවරයන්ට පමණයි. සෙසු අය අවසානය තෙක් යෝග කර්මය නො කොට අතර මග නවතිනවා. යෝගාවවරයාගේ

අභාන්තරයෙන්ම නැග එන්නා වූ අන්තරාය නම් පංච නිවරණ, සාගින්න හා පිපාසාව යි. බාහිර වශයෙන් පැමිණෙන අන්තරාය අතර රෝග පීඩා හට ගැනීම, සතුරන් සිටීම, ලාහ සන්කාර ගලා ඒම, ඔහු කෙරෙහි ඇලුම් කරන ස්තුියක් නැවත නැවන පැමිණීම ආදිය විශේෂයෙන් සඳහන් කළ හැකි ය. මෙබළු උපදුවයන් යෝගාවචරයන්ට පැමිණෙන බව අප නිසැකවම දැන ගෙන සිටින සනායකි.



# ජීවිතයේ රසවත් සිදුවීම් ටිකක්



මහානායක හාමුදුරුවනේ, ජීව්තයේ රසවත් තොරතුරු එකක් දෙකක් . . .

මං ඉස්සෙල්ලම කියන්නම් නැපෙන් බූරුමෙට ගිය හැටි. ඒ කාලෙ බුරුමෙට යන්න නැවට අය කරන ගාස්තුව රුපියල් 20 යි. රුපියල් 20 අය කළෙන් ලොකු අයට. පොඩි අයට අය කළේ රුපියල් 10 යි. ඉතින් අපව මහණ කරලා, පුංචි කාලෙම බුරුමෙට එක්කරන් පුංචි අය රුපියල් 10 කුත්, ලොකු අය රුපියල් 20 කුත් බැගිත් ගෙතත් දෙන්න කියලා. ඒ කටයුතු ඔක්කොම දායකයොයි, සංවිධායකයොයි, ලොකු හාමුදුරුවරුයි එකතු වෙලා තමයි කළේ. ඉතින් මට සල්ලි ගෙනත් දෙන්න පුමාද වුණා. නමුත් සංවිධායකයෝ ඔක්කෝම හිටියා. එක දායක මහත්තයෙක් මං දුන්ණු සල්ලි ටික අරගෙන ඒක ලැයිස්තුවට දාන්නෙ නැතුව නිකං හිටියා. ඒක හංගා ගන්නා. ඉතින් බුරුමෙට යන්න නැවෙන් පිටත් වෙලා දවස් දෙකක් විතර ගියාට පස්සේ තමයි ඔය සල්ලි එකතු කරපු ලැයිස්තුව බැලවේ. මගේ සල්ලි ලැබුණු බවක් ලැයිස්තුවේ සදහන් වෙලා නැහැ. මුදලත් නැහැ. දැන් ඉතින් මට මහා පුශ්නයක් ඇති වුණා. අතික් කවුරුවත් මේක දන්නෙන් නැහැ. නැවේ හිටිය ලොකු හාමුදුරුවරු මගේ මුදලන් දාලා අතිත් අයත් එක්කම මාවත් ගෙනැල්ලා බුරුමයෙන් බැස්සුවා. බුරුමෙට ආවට පස්සේ, එක එක්කෙතාගෙන් අය කර ගත්ත මුදල් වලින් ටික ටික ඉතුරු වෙලත් තිබුණා. ඒ මුදල් තමයි බුරුමේ එහාට මෙහාට යන කොට වියදමට යොදා ගත්තේ. ඒ ගමන් වලදී මට ඉතින් යන්න සුදානම් වෙන්න කීවාම මාන් සුදානම් වෙනවා. කවුරු වියදම් කරනවද ? කොහොම කරනවද ? කියලා මං දන්නේ නෑ. මාන් ඉතින් ඒ ඒ තැන් වලට ගියා. මෙතන එකම දවසේ 27 දෙනෙක් මහණ කළා. ඒ මහණ කළෙත් බුරුම ජාතික යු. විනයාලංකාර කියන හාමුදුරුවෝ. මහණ කරලා දැන් ඉතින් අපට කරන්නේ මොකද කියලා කල්පනා කරලා තමයි තීරණය කළේ අපව බුරුමෙට එක්කර ගෙන යන්න. ඔය වෙන කොට **බටුවිට සුසීම** කියන හාමුදුරුවොයි, බොල්ගොඩ පත්සලේ හිටිය **වැලිතර ධම්මජොති** කියන හාමුදුරුවොයි නිතර නිතර එහාට මෙහාට යමින් එමින් මෙහේ ආගමික කටයුතු බොහොමයක්ම ඉටු කළා. ඒ යන එන අවස්ථාවලදී අපට වරනැගිල්ලක්, ධම්පියා අටුවා වෙන් කථා කීපයකුත් පාඩම් කෙරෙව්වා. අන්න ඒකෙන් අපට යන්තම් කැඩිච්ච පාලි ටිකක් කථා කරන්න පුළුවන් වෙලා තිබුණා. අපව බුරුමෙට එක්කරත් ගියායිත් පස්සේ අපට මොතවා උගත්වත්තද ? කොහොමද උගත්වත්තේ, කියලා, එක්කරත් ගිය දැන්නන්ටත් කිසිම දැනුමක් අවබෝධයක් තිබුණේ නැහැ. අපි ඉතින් භාෂාව දත්තෙත් තැහැ. කොහොම වුණත් ඒ ඇත්තෝ කට පාඩම් කරන පොත් කියවා අපට කට පාඩම් කිරීමට අවස්ථාව සැලසුවා.

#### මහානායක හාමුදුරුවො ඉංගුීසි ඉගෙන ගත්තද ?

තැ. නෑ !!

# එහෙනම් මේ එක එක්කෙනා කියන්නේ නායක හාමුදුරුවෝ ඉංගිුසි ඉගෙන ගන්න සූදානම් වෙලා ඒක අත්හැර දැම්මා කියලා ?

ඒවා ඉතින් බොරු කථා වෙන්න ඇති. මං ඉංගුීසි ඉගෙන ගත්තේ නැත්තේ මොකද දන්තව ද ? අපි කුඩා කාලේ ඉංගුීසි ඉගෙන ගත්තවට මේ ගිහියෝ බොහොම විරුද්ධයි. ඉගෙන ගත්ත එක්කෙතාට බතිනවා. මොකද ඒ කාලේ ඉංගුීසි ඉගෙන ගත්තේ රස්සාවක් කරන්න මිසක් වෙන දේකට නෙමෙයි. ඔන්න ඔය වල්පොල රාහුල නම් ඉංගුීසි වලින් කෙනෙක් පරද්දන්න පුළුවන් නන්න්වයට ඉගෙන ගත්තා. ඒ දුෂ්කරත්වය නිසාත්, ඕකේ අගයක් අපට තොතිබුණ නිසාත්, ශුමණ ධර්මයට ඕතෑ නොකරන නිසාත්, ඉංගුීසි ඉගෙනීම ගැන අපි උත්සාහයක් කළේ නෑ.

#### ඉංගුීසි ඉගෙන ගත්තෙම නැද්ද ?

නැ

මේ සමහරු කියනවා මෙහාට කෙනෙක් එක්කර ගෙන ඇවිත් ඉංගීසි ඉගෙන ගන්න සුදානම් වුණා කියලා.

මං ඉතින් ඉංග්‍රීසි හෝසිය ගැන, වචන උච්චාරණය ගැන, යම් යම් දේවල් කිව්ව බව නම් ඇන්ත. PUT පුට් නම් BUT බට් වෙන්නේ කොහොමද කියලා මං ඇනුවා. ඉංග්‍රීසි හෝසිය හදලා තියෙන්නේ දක්ෂයෙක් නෙමෙයි. නුවණ ටිකක් අඩු කෙනෙක්. ඉංග්‍රීසි හෝසියේ තියෙනවා අකුරු හතර ජාතියක්. අපේ හෝසියේ තියෙන්නේ අකුරු එක ජාතියනේ. අපේ හෝසිය ඉගෙන ගත්තාම අපේ භාෂාව ඔක්කොම කියවත්න පුළුවන්. ඉංග්‍රීසි හෝසිය ඉගෙන ගෙන ඉංග්‍රීසි භාෂාව කියවත්න බෑ. වවනෙන් වචනෙ කියන හැටි වෙන වෙනම ඉගෙන ගත්තත් ඕනෑ.

#### ඒ මොකද ?

ඒ මොකද ඉතින් ඒ අකුරු හදපු එක්කෙනාගේ අදක්ෂකම තමයි. මට ඉංගුීසි ඉගෙන ගන්න ඒතරම් ඕනකමක් ඇති වූණෙත් තෑ. අපි කුඩා කාලයේ බොහෝ දෙනා ඉංගුීසි ඉගෙන ගන්නේ රක්ෂාවක් සඳහායි. ඒ මාර්ගයේ යාම ගැන අපේ බලාපොරොත්තුවක් තිබුණේ නැති නිසා ඉංගුීසි ඉගෙන ගන්න උත්සාහයක් කළෙත් නෑ.

මහානායක හාමුදුරුවනේ මේ පොකුණු විට පන්සලට විටින් ටිට සිහි මඳ උදවිය එනවා කියලා මං අහලා තියෙනවා. ඒ අය අතර නොයෙක් තරාතිරමේ අය හිටියා කියලන් මං අහලා තියෙනවා. අන්න ඒ ආව ගිය අය සමග නායක හාමුදුරුවෝ බොහොම සුහදව තිතර නිතර කතා බහ කළ බවත් අහලා තියෙනවා. ඒ ගැන ටිකක් කියන්න පුළුවන්ද ?

ඉස්සර "සාදයියා" කියලා එක්කෙතෙක් තිතර තිතර මෙහාට ආවා. එයා කියත්තේ එයා තමයි බුදුත් කියල.

#### එයා කොහේ කෙතෙක්ද ?

මේ ගමේ එක්කෙතෙක්. එයා සැමදාම එනවා. ඉන්නකම්ම එයා ජීවත් වණෙ මේ පත්සලෙන් ම කාලා බීලා. එයා පත්සලට ඇවිදිල්ලා උදැල්ලත් අරගෙන පොඩ්ඩක් මිදුල උදළු ගාලා, පොඩ්ඩක් මිදුලත් අතු ගාලා, කාලා යන එක්කෙනෙක්. එයා මෙහාට එන්නේ මොන මොතුවදෝ හයියෙන් කියමින්. පාරේ යන කොටන් හයියෙන් මොන මොනවාදෝ කිය කියා යනවා. ඒ කියා කියා යන්නේ නේරුමක් ඇති වචන තෙමෙයි. මොන භාෂාවකටවන් අයිති වචන තෙමෙයි. එයා කියන්නේ ඒ භාෂාවට "පාරමී භාෂාව" කියලා. ඒ පාරමී භාෂාව දන්නේ එයා විතරයි කියලුත් කියනවා. එයා මොන මොනවදෝ කියනව මිසක් තේරුමක් නෑ. සාදයියා ආවහම අපිත් ඉතින් කථාවට අල්ලා ගන්නවා. මොන පුශ්නයක් ඇහුවත් එකවරටම මොකක් හෝ පිළිතුරක් එයා දෙනවා. අපි ඉතින් ඔය ගාථාවක් එහෙම කියලා අහනවා සාදයියේ මේකේ තේරුම මොකක් ද කියලා. කිසිම පුමාදයක් නැතුව මොකක් හරි උත්තරයක් දෙනවා. ඒ වගේම එයා කියනවා. මං මේ කියන ඒවා බොරු නම් ටිකක් කල්පනා කරන්න වෙනවනේ. අහපු හැටියෙම මං කොහොම ද පිළිතුරු දෙන්නේ බොරුවක් නම් කියලා. දාතේ වළඳන කොට හැමදාම එයා දන් සාලෙටත් එනවා. ඳැවිත් සක්මන් කරමින් ඉන්නවා. ටිකක් දන් ශාලාවේ වැඩටත් උදව් කරනවා. එක දවසක් දානෙට කටුවල්ලන් මාළු ගෙනන් තිබුණා. මං ඇහුවා සාදයියට කතා කරලා "සාදයියේ මේ ලෝකේ මැව්වා කියලා කියන්නේ සාදයියනේ". (අපි එයාට පණ්ඩිත උන්නැහෙ කියලුන් කියනවා) මං ඇහුවා පණ්ඩිත උන්නැහේ ඒ ලෝකේ මවන කාලේ මේ කටුවල්ලන්ට මෙව්වර කටු තිබ්බේ මොකද කියලා. මිනිහා එකවරටම කිව්වා. ඔය රසය ගන්න බැහැනේ ඔය විදිහට කටු නියලා ු මැව්වේ නැත්නම් කියලා.

සාදයියා වහාකරණ වලට හරි විරුද්ධයි. එයා කියන්නේ ඒක අභිකුණ්ඨික භාෂාව කියලා. අපි ඒ කාලේ පොඩි ඇත්තන්ට ඔය වහාකරණ වගේ දේවල් උගන්වනවා. ඒ වගේ වෙලාවල් වලදී සාදයියන් ඇවිදින් පැත්තකින් වාඩි වෙලා අහගෙන ඉන්නවා. වහාකරණ වගේ පාඩමක් උගන්වන කොට එයාට තේරුම් ගන්න පුළුවන් එකම දෙයක්වත් ඒකේ නැහැ. ඒ නිසාම එයා කියනවා ඒකට අභිකුණ්ඨික භාෂාව කියලා. සාදයියා කියන්නේ මේ ලෝකය හැළුවෙ එයා කියලා. ඉස්සෙල්ලම මේකෙ තිබුණේ ගල් පර්චනයක් ලු ! ඔය ගල් පර්චනේ එයාට විතරක් ඉන්න පොඩි ගල් ගුහාවකුත් තිබුණලු ! එයා ඒ ගල් ගුහාවේ ඉදගෙන මේක විශාල කරලා, මහත් කරලා, මේ සේරමත්, මේ මිනිසුන්වත් එයා මැව්වා කියලා කියනවා. ඒ මැව්ව මිනිස්සුන්ගේ ගණන දස ශත අසංඛ්‍යයක් කියලා කියනවා. එයින් පංච ශත අසංඛ්‍යයක් ගැහැණුලු. පංච ශත අසංඛ්‍යයක් පිරිමිලු. මේ පොළවේ මුල් අඩියේ තියෙනවල නිර්වාණ ඇංජිම කියලා ඇංජිමක්. හැමෝම කල්පෙකට සැරයක් ඔතෙන්ට ගිහිල්ලා සංස්කාර පුරව ගෙන එන්න ඕනෑ කියලත් කියනවා. ඒ පුරව ගෙන එන සංස්කාර වලින් ලු මේ මිනිස්සු වැඩ කරන්නේ. ඉතින් ඔහොම අමුතු ලෝකයක් ගැන තමයි එයා කියන්නේ.

#### තව මොතවද නායක හාමුදුරුවනේ ?

සාදයියා කියන නවත් කථාවක් තමයි, හොඳ බඩු වලට කියන්නේ රජගහ නුවර බඩු කියලා. රජගහ නුවර ගැන ලොකු විස්තරයකුත් සාදයියා කරනවා. ඒක වටේට ලෝකඩ බැම්මක් දාලා තියෙනවලු. තවත් කියන එකක් තමයි ටිකක් රතු පාට එක්කෙනෙක් අාවොත් එයා චිනෙත් ආව එක්කෙනෙක් කියලා. කළු පාට එක්කෙනෙක් ආවොත් කියන්නේ එයා තුත්තිකුඩියෙන් ආව එක්කෙනෙක් කියලා. නවත් ඉතාම රසවත් සිද්ධියක් මං කියත්තම්. සාදයියා ගැන. දවසක් සාදයියට වඩා සැරට පිස්සුව තියෙත එක්කෙතෙක් මේ පන්සලට ආවා. ඇව්දිල්ලා මේ මිදුල මැද තිබුණ අඹ ගතක් යට වාඩි වෙලා එයා දිගටම දේශතා කරත්ත පටත් ගත්තා. කවුරුවත් ගිහිල්ලා මොතවා කිව්වත්, මොතවා ඇහුවත්, කිසිම ගාණක් තැතුව එක දිගටම දේශතාව කරගෙන ගියා. අපි ඉතිත් ඔය වගේ අමුතු කෙතෙක් ආවතම පුශ්ත අහත්ත යවත්තේ සාදයියව. "සාදයියේ, හොඳ පණ්ඩිත කෙතෙක් ඇව්දිල්ලා ඉත්තවා ගිහිල්ලා පුශ්තයක් දෙකක් අහත්ත කියලා කිව්වා. සාදයියා ගිහිල්ලා එයාට කථා කළා. ගාණකටවත් ගත්තේ තෑ. එයාගේ දේශතාව දිගටම කරගෙන යතවා. සාදයියා ඇවිත් අපට කිව්වා, "බටුවත්තුඩාවේ පඩිතුමා" කියලා කියත්තේ එයයි. එයත් එක්ක තම් බැහැයි කියලා.

තවත් කාරණයක් තමයි, දවසක් මේ ධර්ම ශාලාවට සෙතහ රැස් වෙලා ඉත්ත වෙලාවේ සාදයියට මං කිව්වා ගිහිල්ලා ඒ අයට යත්ත කියත්ත කියලා. මිනිහා හරි බයයි. මිනිහ ගිහිල්ලා අර මිනිසුත්ගෙත් අහතවා උඹලා සම්මාදම් වෙලා තියෙනවා ද මේකට කියලා. ඒගොල්ලො කිව්වා ඔව් කියලා. ඒ එක්කම මිනිහා කෑ ගහත්ත පටත් ගත්තා, අසාධාරණ කාරයගෙත් සම්මාදත් අරත් තියෙනව තම් අසාධාරණකාරයටත් ඉත්ත දෙන්ත ඕතෑ කියලා. ඔහොම තමයි ඉතින් සාදයියගේ හැටි.

# තවත් කවුද නායක හාමුදුරුවනේ ඒ වගේ අය ?

ඒ කාලේ හිටියා සංකු පණ්ඩිත කියලා එක්කෙතෙක්. එයා ඉස්සර දොත් කරෝලිස් එකේ රස්සාවක් කරමිත් ඉඳලා තියෙනවා. ඉස්සර සිරිධම්ම හාමුදුරුවෝ ඉන්දැද්දී විශුද්ධාරාමේ, ඉරිදා හවසට බණක් කියනවා. බණ අහන්න සෙනහ එනවා. සංකු පණ්ඩිතත් එනවා. පස්සේ සංකු පණ්ඩිත කියන එක්කෙතා ශුද්ධාවෙන් මහණ වුණා. මහණ වුනාට පස්සේ එයාට නම තිබ්බා සිලවංශ කියලා. ටික දවසකින් එයා විශුද්ධි මාර්ගය ශුද්ධ කරන්න පටන් ගත්තා. පරණ ඔය පුස් කොල පොත් වලත් මුදින පොත් වලත් ඔය කුරුස ලකුණ වගේ ලකුණු තියෙනවා. එයා විශුද්ධි මාර්ගය ශුද්ධ කරනවා කියලා කළේ අර වගේ ලකුණු දැක්කහම කවු ගාලා කපලා දාන එකයි. මොකද, කිුස්තියානි බලය මේ පොත් වලටත් ඇවිල්ලා කියලයි

එයාගේ කල්පතාව. ටිකක් කල් යන කොට ශීලයයි, පුඥාවයි දෙකම එකට තියෙනවා කියලා ශීලවංශ කියන නම වෙනස් කරලා ශීල පඤ්ඤ කියන නම එයාම දා ගන්නා. එක් එක්කෙනා මේ නම එක එක විදියට කියන්න පටන් ගන්නා. අන්තිමට මෙයා සිවුරුන් ඇරියා. ඊළහට මෙයාට පාලන් සික්කො කියන නම කියන්න පටන් ගන්නා. අත්තිමට පාලන් උන්නැහෙ කියලන් කිව්වා. එයා සිවුරු ඇරියන් පිළිගැන්තුවේ නැත්තම් මොතම දෙයක්වත් ගන්නෙ නෑ. කන්නෙන් නෑ. බොන්නෙන් නෑ. හැම දෙයක් ම එයාගේ අනටම පිළිගන්වන්න ඕනෑ. කොළඹ ඉන්දැද්දී පයිප්පය ඇරලා වතුර ටිකක්වන් ගන්නේ තෑ. පයිජපෙ ළහට ගිහිල්ලා බලාගෙන ඉන්නවා කවුරු හරි ඇවිල්ලා පයිප්පය අරිතකම්. එතකොට මෙයන් කොප්පෙ අල්ලලා වතුර ගන්නවා. එයා පයිප්පය ඇරලා වනුර ගන්නේ නෑ. සිවුරු ඇරලා ඊට පස්සේ එයාට තිබිව්ව මුලිකම වැඩේ තමයි අතිත් අයට අවවාද කිරීම: ඉගැන්වීම. හැබැයි එයාගේ අවවාද හරි ගණන්. එයා ගණන් තියාගෙනත් ඉන්නවා. අසවලාගෙන් මෙව්වර එන්න තියෙනවා, අභවලාගෙන් මෙව්වර එන්න තියෙනවා කියලත් කියනවා. එයාගේ රස්සාව අවවාද විකිණීමයි. නමුත් කවුරුවත් අරගෙන සල්ලි දෙන කෙතෙක් තෑ.

නවත් එක්කෙතක් ගැන මං කියන්නම්. එයාගේ නම ගණ්ඨාරතිස්ස. එයා මට බැතලා දවසක් ලියුමක් එවලා තිබුණා. මං ඒකට ස්තූති කරලා එයාට ලියුමක් යැව්වා. ඊට පස්සේ මගෙත් එක්ක යාල වුණා. එයා අත්තිම කාලේ හිටියේ බුදුරුවගල කැලේ. එයා කරන්නේ ධාාන ක්‍රීඩාව. එයා ඉතින් ඔය නිකම් පාරේ යන කොටත් හරි හයියෙන් "සවිතකකං සවිචාරං විවේකජං පීතිසුඛං පඨමජ්ඣානං උපසමපජ්ජ විහරති" කිය කියා යනවා. ඒක තමයි එයාගේ ධාාන ක්‍රීඩාව. ඒ විතරක් නෙමෙයි මග දිගටම යන ගමන් බොහෝ ස්ථානවල දී මේ පාඨය නාසයෙනුත් හරිම හයියෙන් කියනවා. හුහක් ඇතට ඇහෙනවා. ඒ නිසා දවසක් මං කිව්වා, ඔය ගිහි නම් වලට වඩා හොඳයි මෙන්න මේ ගණ්ඨාරතිස්ස කියන නම කියලා. ඊට පස්සේ එයා ගණ්ඨාරතිස්ස වුණා. ඉතින් එයා බුදුරුවගල කැලේ ඉන්දැද්දිත් ඔය ශබ්දය මහ හයියෙන් කරනවා. ඒ නිසා අවට ඉන්න මිනිස්සු බය වෙලා විරුද්ධත්වයක් පුකාශ කළා.

මෙහාට ආව සිහිමද ගතියෙන් යුක්ත තව එක්කෙනෙක් තමයි ධර්මපාල. දවසක් රාතියේ මේ ජනේලේ ළහට ඇවිදිල්ලා මට කථා කරලා කිව්වා එහා පන්සලේ මෝල් ගහ මං මෙහාට අරගෙන ආවා කියලා. මේක මෙහේ තියලා මේ පන්සලේ මෝල් ගහ එහා පන්සලට ගිහින් තියන්න ද කියලා ඇහැව්වා. මං කිව්වා ඕකම ගිහිල්ලා ඒ පන්සලෙන් තියන්න කියලා.

# මහානායක හාමුදුරුවෝ ලහට ඔය වගේ අය හුගාක් ආවා නේද ?

ඔව්. මං ඉතින් ඒ අයව හොදින් පිළිගන්නවනේ. විනෝදෙට වගේ ඒ අයත් එක්ක මං හුහක් කථා කර කර ඉන්නවා. නවත් එකක් නමයි බුදු වෙච්ච උපාසකම්මා කෙනෙක් මට ලියුමක් එවා තිබුණා. එයාගේ නම සුමනා සර්වඥ. ඒ වගේ අයගෙනුත් හරියට මට ලියුම් එනවා.

කලකට පෙර මට අනුරාධපුරයේ බුද්ධ ශුාවක ධර්ම පීඨයෙන් "පුවචන විශාරද" කියන ගෞරව නාමය පිරිනමන්ට සම්මන කරලා ලිපියක් එවා තිබුණා. මං ඉතින් ඒ ගැන හොඳ ලිපියක් ලියා යැව්වා ඒ ලිපිය අවසානයේ ජාතක පාළියේ නාම සිද්ධි ජාතකයේ එන ගාථාවකුත් ලියා යැව්වා, මතකයි. ඒ ජාතක කතාවේ තියෙන්නේ පාපක නම් මානවකයා තමන්ගේ නම හොඳ නැති බව කියා දිසාපාමොක් ආචාරින්ගෙන් හොඳ නමක් ඉල්ලා සිටියා. දිසාපාමොක් ආචාරියවරයා මේ ගෝලයාට ජනපදයේ ඇවිද හොඳ නමක් සොයා ගෙන එන ලෙස කිවා. එවිට ජීවක (ජීවත්වන තැනැත්තා) නම් ඇත්තා මැරි ඇති බවත් ධනපාලී (ධනය තියෙන තැනැත්තී) නම් ඇත්ති දුප්පත් වී ඇති බවත් පත්ථක (මාර්ගය දන්තා තැනැත්තා) නම් ඇත්තා මං මුලාවී ඇති බවත් දැන ආපසු ඇවිත් නමෙන් ඇති වැඩක් නෑ. තියෙන නමම හොඳයි කියා දිසාපාමොක් ආචාරින්ට කීවා. දිසාපාමොක් ආචාරින් ඔහුගේ ඒ සිදුවීම ගලපා මේ ගාථාව කීවා.

# ජ්වකසදව මතං දිසවා - ධනපාලිසදව දුගගතිං පෘථකසදව වනෙ මුළහං - පාපකො පුනරාගතොති

ඔන්න ඔය ගාථාව ඒ ලියුමේ ලියලා යැව්වා. ඒ අය මොනව හිතුවද දන්නේ නෑ. නම් ගැන කියන කොට ඉස්සර පන්නරේකද කොහෙද තිබුන විහිඑ කථාවක් මතක් වෙනවා. පන්සලක ලොකු හාමුදුරුවෝ ලිදේ වැටිලා තියෙනවා. මේ හාමුදුරුවන්ගේ නම හුගක් දිග එකක්. පන්සලේ ඇබිත්තයා දුවගෙන දුවගෙන ගිහිල්ලා ගමේ දායකයන්ට මේක කියන්න සූදානම් වෙලා ලිදේ වැටුණ හාමුදුරුවන්ගේ නම කියාගෙන යන කොට නම දිග නිසා අමතක වෙනවා. ආයිමත් මුල පටන් නම කියන්න පටන් ගන්නවා. ඉතිං අන්තිමට ඇබිත්තයාට හාමුදුරුවන්ගේ නම කියන්න බැරිව හාමුදුරුවෝ ලිදෙන් ගොඩ ගන්න බැරිවෙලා තියෙනවා.

මීට අවුරුදු ගණතාවකට උඩදී මට පණ්ඩිත උපාධියක් දෙන්න සුදානම් කරලා පුාචිත හාෂෝපකාර සම්තියෙන් ආරාධනාවක් ලැබුණා. ඒක ගන්න එන්න කියා. මම මුදල් පරිහරණය කරන්නේ නැති නිසා එහෙ මෙහෙ එන්න යන්න කොලුවෙක් මෙහෙ හිටියා. මෙහෙ හිටිය කව්රු හරි කොලුවට කියල තියනවා ඕකට ගියාට මොකවත් හම්බ වෙන්නේ නෑ. කොළ කෑල්ලක් විතරයි හම්බ වෙන්නේ කියලා. ඉතිං කොලුව කිව්වල කොළ කෑල්ලක් හම්බ වුනොත් විසි කරල එනවා. වටිනා දෙයක් හම්බ උනොත් අරන් එනවා කියලා.



# ජීවත්ව සිටින එකම සොහොයුරියගෙන් . . .



රේරුකාතේ චන්ද වීමල මහා නායක මාහිමියන් වහන්සේගේ ජීවත්ව සිටින එකම සොහොයුරිය ඩී.ඩී. සෙලෝහාමි උපාසිකා මාතාව කියන කථාව



ජීවත්ව සිටින එකම සොහොයුරිය ඩී.ඩී. සෙලෝහාමි උපාසිකාව (වයස අවු. 96 යි)

මං උපන්නේ 1900 අපියෙල් 02 දා. නායක හාමුදුරුවන්ගේ පුංචි කාලය ගැන එච්චර දෙයක් මට මතක නැහැ. මොකද, අපි දෙන්නගේ වයසෙ වෙනස අවුරුදු 03 යි. මට මතකයි මහණ වෙන්න එක්කරන් ගිය පෙරහැර. ගෙදර ඉදලා එක්කරන් ගියේ ලස්සන පෙරහැරකින්. අපේ නායක හාමුදුරුවෝ පුංචි කාලෙන් කිසිම කලබලයක් නැතුව හිටිය කෙතෙක්. නායක හාමුදුරුවන්ගේ ගිහි නමන් කියන්නම්. රුබෙල් සික්කෝ. මහණ වුණෙ අවුරුදු 09 දී. ඉස්කෝලේ ශියේ දෙවෙනි කැලැසියට.

මහණ වෙතවට අපේ තාන්ත නමයි වැඩිය කැමති වුතේ. මොකද, බුරුම හාමුදුරු තමක් ඇවිදිත් හිටියා, ඔය පොකුණුවිට ආසන්තයේ තියෙන කුළුපන කියන කන්දේ. අපේ නාන්තන් හැමදාම වගේ ගියා ඔන්නට බණ අහන්න. ඒ හාමුදුරුවෝ මේ මහණ වීමේ වටිනාකම ගැන තිනර තිනර බණ කිව්වලු. තාන්නන් බොහොම පැහැදිලා දවසක් ගෙදර ඇවිත් අපේ අයියගෙන් ඇහුවා, "උඹටන් මහණ වුණොත් නරක ද කියලා." අපේ නාන්න විනරක් නෙමෙයි මේ පළාතේ හුහක් අම්මල තාන්තල මේ බුරුම හාමුදුරුවෝ ගැන පුදුම විදිහට පැහැදිලයි හිටියේ. ඒ නිසා නම තමන්ගේ දරුවන් මහණ කරන්නන් හරියට කැමති වුණා. අපේ අයියන් එක්ක නවත් 26 දෙනෙක් මහණ වුණා කියලයි මට මනක තියෙන්නේ. ඒ අයගෙන් පුංචිම එක්කෙනා නමයි අපේ අයියා.

ටික දවසක් යන කොට මේ බුරුම හාමුදුරුවෝ මේ පොඩි හාමුදුරුවරු ටිකත් එක්කර ගෙන බුරුමෙට ගියා. කවුරුවත් ඒකට විරුද්ධ වුණේ නෑ. මට මතකයි අපේ හාමුදුරුවෝ උපසම්පාදවත් ලැබුවට පස්සෙයි ලංකාවට ආවේ. ඒ අතරතුර ලියුම් එහෙම ගෙදරට එව්වා. දැන් ඉතින් අපේ හාමුදුරුවෝ ගැන මට සතුටුයි. අපේ හාමුදුරුවෝ හරී කරුණාවන්නයි. මාත් හාමුදුරුවන්ට හරී කරුණාවන්නයි. අපේ නායක හාමුදුරුවෝ හොඳට ධර්මය දන්නවා. ඒ වගේම හරි වටිනා ධර්මය පිළිබඳ පොත් පත් හුහක් ලියලත් තියෙනවා. මාත් ඒ පොත් පත්වලින් වැඩි හරියක් කියවලා තියෙනවා.

දැන් ඉතින් මං ගැනත් කියන්නම් කෝ. මගේ ඇස් දෙක තවමත් හොඳට පේනවා. කන් දෙකත් හොඳට ඇහෙනවා. කණ්නාඩිය දාගත්තම කියවත්තත් පුළුවත්. ඉඳ හිට පපුවට මහන්සියක් දැනෙනවා. මට දැන් ඇවිදින්ත බැහැ. මොකද දවසක් මම වැටුණා. ඒ වැටුනට පස්සේ අඩිය තියලා යන්න බැහැ. මේ ළහදී අපේ නායක හාමුදුරුවත්ගේ උපන් දිනයට ගහපු කොළයක් කවුද මට ගෙනත් දුන්තා. මං හිතන්නේ ඒ නායක හාමුදුරුවත්ගේ 99 වැනි උපන් දිනය වෙන්න ඇති. ඒ කොළයන් මං කියවලා ඔන්න ඔය ලාව්ඩුවට දාලා තිබ්බා.

අපේ මත ගෙදර මුලින්ම තිබ්බේ වරිච්චි බිත්ති. පොල් අතු සෙව්ලි කරලා තිබුණා. බිමට ගොම මැටි ගාලා තිබුණා. දැන් නම් ඒ ගේ කපරාරු කරලා උළු සෙව්ලි කරලා තියෙනවා. එක එක්කෙනාට පුළුවන් වෙත කොට එහෙම කරනවනේ. අපේ මහගෙදර මහ විශාල එකක්. ඒ කියන්නේ අම්මාගේ අම්මා ආච්චි හිටිය ගෙදර, ඒ මහ ගෙදර අර අරියදොන (උපැවිදිවී ආරියරත්න) කියන අයත් හිටියා. එහේ ඉදලා අපේ තාන්තා අම්මවයි. අපේ අයියවයි එක්කර ගෙන එන්න කලබලේට වගේ ඔය දැන් තියෙන පුංචි ගේ හැදුවේ. දැන් ඉතින් ඒ ගෙටත් අවුරුදු 100 කට කිට්ටු ඇති. ඔය ඉඩමේ හරියට පොල් ගස් තිබුණා. පොල් ගස් 100 කටන් වැඩිය තිබුණ කියලයි මට මතක.

ඉතින් අපේ හාමුදුරුවෝ ගැන කියන කොට පුංචි කාලේ සිද්ධ වුණු ලස්සන සිද්ධියක් මං කියන්නම්. දවසක් අල්ලපු ගෙදර වරක ගහකින් වරක කැඩුවා. ඔය දවස්වල අපේ අයියගේ ඇහේ පළු වගයක් පිට දාලා ටිකක් සතිප නැතුවයි හිටියේ. ඒ නිසා අයියට වරක කන්න දුන්නේ නැහැ. ඉතින් මේකට හොඳටම කේන්ති වෙලා අතින් අයටත් වරක කන්න දෙන්නේ නෑ කියලා, ගහ ළහට ගොහින් වටේටම පිට ඇතුල්ලවා. එහෙම කළේ වරක ගහටත් හොරී බෝ කරන්න කියලයි.

අපේ අම්ම තාත්තා දෙත්තම හොඳ උස මහත අය. අපේ හාමුදුරුවොත් හොඳට උසයි. එව්වර මහත නම් නැහැ. මාත් ඉතින් ඒ වගේ උස මහත කෙතෙක්. ඒ දවස්වල මට හැට්ටයක් මහත්ත රෙදි යාරයක් ඕනැ. ඒ තරුණ කාලේ ගෙදර ඉත්ත දවස්වල මට හොඳට වැඩ කරන්නන් පුළුවන්. වී බුසල් දෙක ඔළුව උඩ තියාගෙන ගෙදුරට ගේනවා. ඒ තරම් හයියක් මටත් තිබුණා. හැබැයි ඒ තරුණ කාලේ. මට ඒ කාලේ හොඳට කන්නන් පුළුවන්. ඒ කාලේ හොඳට කෑම බීමන් තිබුණා. වැඩත් ඒ වගේම කළා. ඉස්කෝලේ හයට පාස් වුණා විතරයි. ඊට පස්සේ අම්මා මාව ඉස්කෝලේ යැව්වේ නෑ. ළමයි බලා ගන්න තියෙනවා කියලා ගෙදර නතර කර ගත්තා. මල්ලිලා බලා ගත්ත, ඒ අයගේ වැඩ කරන්න මට පැවරුණා. පහ පාස් වෙන කොට මාව ගෙදර නවත්තා ගත්තේ තැත්තම් මටත් හොඳට ඉගෙන ගත්ත තිබුණා. මට හොඳට ඉගෙන ගන්න පුළුවන්. ඒ කාලේ ඔය හනර පහ එකට දාලා මනෝම ගණන් එහෙම අහනවනේ. මං ඒවා හොඳට කිව්වා. ඒ කාලේ එහෙම කිව්වා ම ඒ අය පන්තියේ මූලට දානවා. ඒ කාලේ ඕනෑම දෙයක් හොඳට මට මතක හිටිනවා.

මාත් එක්ක අපේ අයියා පුංචි පුංචි රණ්ඩුත් වුණා. ඉතින් පුංචි කාලේ රණ්ඩු ඉක්මණීන් ඉවර වෙනවානේ. ළමයි වුණාම එහෙමතේ.

# ශිෂා කලාාණධම්ම හිමියන්ගෙන් . . .



රේරුකානේ චන්දවීමල මහා නායක මා හිමියන් වහන්සේගේ ශිෂෳ. කලෳාණධම්ම හිමියන් මහානායක හාමුරුවන් ගැන කියන කථාව

නායක හාමුදුරුවත් ගේ මුල්ම උපස්ථායකයා වශයෙන් සිටියේ මං. පුංචි කාලයේ ඉඳලම අවශා වත් පිළිවෙත් මං කළා. එදා ඉතින් අද වගේ කළයුතු වත්පිළිවෙත් උපස්ථාන කටයුතු රාශියක් තිබුනේ නැහැ. උදේට මූණ හෝදත්ත උණු වතුර ටිකක් සකස් කොට තැබීම, දාතය සකස් කොට පිළිගැත්වීම, ශිලන්පස ටික හදා පිළිගැත්වීම, වගේ සීම්ත වැඩ කොටසක් තමයි තිබුණේ. ඒ කාලයේ ඉඳන් ම නායක හාමුදුරුවත්ගේ ජීවිතයේ දකිත්තට ලැබුණු විශේෂම දෙයක් තමයි විකාල හෝජනයට අයත් කිසිවක් නො ගැනීම. දවල් දොළහෙත් පස්සේ කවදාවත් පිටි කිරී ටිකක්වත් අරගෙන තැහැ. ලස්සත සිද්ධියක් මට මතකයි. කලකට පෙර නායක හාමුදුරුවත්ට තද උණ රෝගයක් හැදිලා දවස් හයක් විතර කිසිම ආහාරයක් ගත්තේ නැහැ. ඒ නිසා හැම දෙනාම මට කිව්වා නායක හාමුදුරුවත්ට හෝර්ලික්ස් ටිකක් හදලා දෙන්න කියලා. මං හෝර්ලික්ස් ටිකක් හදාගෙන සවස හතරට විතර අරගෙන ගිහින් පිළිගැන්තුවා.

"ඵ් බොල . . . . මං වෙනදක් මේවා මේ වෙලාවට වැළඳුව ද ? අරතී යන්න" කීවා.

ශිකා පදය කැඩෙත ආකාරයේ මොතම දෙයක් වත් වෙලාවෙත් පසුව කවදාවත් ගත්තේ තැහැ. පුදුම විදිහට ඒ ශික්ෂා පදය රකිතවා. දැන් ඇස් දෙකම කොහෙත්ම පේත්තෙ තැහැ. ඒ තිසාම ඔක්කෝටම තීති පතවල තියෙනවා. උදේ ඉඳලම තිදාගෙන ඉඳලා සවස අවදි වුණාම තායක හාමුදුරුවෝ හිතන්තේ දැන් උදේ කියලා. හා . . . දැන් සූදාතම් කරල තියෙන දෙයක් ගත්ත කියලා කියනවා. තායක හාමුදුරුවතේ දැන් වෙලාව සවස පහයි කීවාම තිහඩ වෙනවා. අවේලාවට කිසිවක් ඉල්ලුවත් කොහොමවත් දෙන්ත එපා කියලා නීති පනවලා තියෙන්නේ. ඒක ඉතිත් කවුරුත් ඒ විදිහට පිළිපදිනවා.

පොත්පත් ලිවීමත් විශේෂයි. මොකවත් බලාගෙන ලිවීමක් තායක හාමුදුරුවත්ගේ තැහැ. උදේම තැගිටලා කටයුතු අවසත් කරලා, දාතේ වළදලා, සිංග වෙලාවක් ඉන්නවා. ඊට පස්සේ සීමාව ළහ ඉඳලා ඝණ්ඨාර කුලණ දක්වා, කීප වරක් එහාට මෙහාට සක්මත් කරලා ඇවිත් ඉස්සරහ පුටුවේ වාඩි වෙලා ලැලි කෑල්ල අරගෙන ලියන්න පටන් ගන්නවා. ඔය අතර කවුරු හරි ඇවිදින් කථා කළොත්



අතිගරු මහා නා හිමියන් සමහ දයාබර ශිෂෘ කලෲණධම්ම හිමි.

වචනයකින් භාගයක් ලියලා නිබුණන් එනතින් නතර කරලා එයන් සමග කතා කරනවා. ආව එක්කෙනා ගියාම ආයිත් නතර කළ තැන සිට ටිකක් ලියනවා. කොහොම වුනත් දවසකට ලියන්නේ බොහොම ටිකයි. ලියන්නේ එක්කෝ උදේ, එක්කෝ දවල්. එක්කෝ සවස. සවස හයෙන් පස්සේ කිසිවක් ලියන්නේ නැහැ. කියවන්නෙකු නැහැ. මං මේ පන්සලට ආවට පස්සේ නම් කවදාවත් කිසිවක් රාතියට ලියලත් නැහැ. බලලත් නැහැ. රාතියට බොහෝ විට කළේ කවුරු හරි ඉන්නවා තම් කතා කර කර ඉදීමයි.

නායක හාමුදුරුවන් ගේ ලිවීමේ තවත් එක විශේෂයක් තමයි ලියත දේ දෙවරක් තොලීම. ලියන එකමයි මුදුණයට යවත්තේ. ලියූ දෙයක් වචනයක් හරි කපා වෙනසක් කොට තියෙන්නේ ඉතාම කළාතුරකින්. නායක හාමුදුරුවන් කළේ පොත් ලිවීම පමණයි. මුදුණය කරවීම ආදී සියලුම කටයුතු කළේ අපි. පොතක් මුදුණය කරලා ගෙනත් දුන්නම ඒ ගැන නායක හාමුදුරුවෝ සතුටු වෙනවා. ඒ පොත් කියවලා යම් යම් දෙනා ඇවිත් නායක හාමුදුරුවන්ට පින් දෙනවා. එනකොට උන්වහන්සේ වඩ වඩාත් සතුටු වෙනවා.

මගේ සිත ගත් වැදගත්ම කොටසක් තමයි තායක හාමුදුරුවත්ගේ ජන්ම දිත පිත්කම. 1947 අවුරුද්දේ ඉඳලා ඒ පිත්කම් විශාල වශයෙන් කරන්නට පටන් ගත් බවයි මට මතක තියෙන්නේ. "වතුරාර්ය සතාය" පොත ලිවත් මුදුණය කරන්න මුදල් කීයක්වත් අප ළහ තිබුණේ නැහැ. ඒ තිසා ඒ පොත මුදුණය කිරීමට කීප දෙනෙකුගෙන් ණයට ගත්තා. අන්තිමට මේ පොතෙන් ලැබුණු මුදල් වලින් ණයත් ගෙවලා රුපියල් 500 ක් ඉතිරි වුණා. අන්ත ඒ මුදලින් නායක හාමුදුරුවන්ගේ උපන් දින පිත්කමක් කළා කැළණි රාජමහා විහාරස්ථානයේදී.

කැළණි වෛතාය වටා දෙරියනෙන් දෙරියනට උඩ රටින් ගෙනා මල් දැමූ කලස් තියලා, මල්, පහන්, ගිලන් පස, බුද්ධ පූජාවක් පැවැත්තුවා. ඒවා නායක හාමුදුරුවන්ගේ අදහස්වලට අනුවයි පිළියෙළ කළේ.

එක් වර්ෂයක අතුරාධපුරයට ගිහිල්ලා රුවන්වැලි සෑය අබියස විදුලි ආලෝක පූජාවක්, මල්, පහන්, ගිලන්පස පූජාවක් ඉතාම උත්කර්ෂවත් අත්දමින් සිදු කළා. එක් වර්ෂයකදී අනුරාධපුරයේ ශුී මහා බෝධින් වහන්සේ අබියස දී මහා පුජාවක් සිදු කළා.

තව අවුරුද්දක තිස්සමහාරාමයට ගොස් මල්, පහත්, ගිලන්පස, පූජාවක් තැබුවා. ඊළහ අවුරුද්දේ කතරගම කිරී වෙහෙර අබියස මහා පූජාවක් සිදු කළා.

කතරගම ගොස් තවත් අවුරුද්දක දිළිත්දත් සඳහා ආහාර පාත වස්තුාදිය පරිකාභග කරලා විශාල පිත්කමක් කළා.

කඑතර බෝධිත් වහන්සේ ළහට දිනක් උදේ වරුවේ ගිහිල්ලා එතනට දිළින්දන් රැස් කරගෙන ඒ අය බෝධි මූලයෙහි වාඩි කරවා ආහාර පාන හා වස්තු ආදියෙන් සංගුහ කළා.

නවත් වරෙක හොරණ සහ මන්නේගොඩ මහල නිවාසවල සිටින අයට ආහාර පාන වලින් සංගුහ කළා.

එක් වසරක කොළඹ මහ රෝහලේ භික්ෂු චාට්ටුවේ සිටින ගිලන් භික්ෂූන් වහන්සේලාට දාන මානාදියෙන් සංගුහ කරලා රෝද පුටු සහ ලෙඩුන් ගෙන යන ඇඳුන් කීපයක් ද පරිකාග කළා.

එක් අවස්ථාවක කොර වාට්ටුවට ගොස් ඒ අයට ආහාර පාත වලින් සංගුහ කළා. මේ අතර දිළින්දන් සඳහා ගෙවල් සාදවා ගැනීමට ආධාර කළා.

තවත් අවස්ථා කීපයක දී තුලාභාර දාත කීපයක් දුන්නා. තමත් ගේ බර පුමාණයට සහල් ආදී දුවා කි්රලා දිළිත්දන්ට දුන්නා. තවත් වරක කුඩා ළමුත් සිටින අම්මලාට (කි්රි අම්මලාට) කි්රි, පිටි, සිති, තේ කොළ, සබන් හා වස්නු පරිතාහර කළා.

දරුණු නියභය පැවති කාලයක අනුරාධපුරයේ සහ මිහින්තලා පුදේශයේ ගර්භනී මාතාවන්ට අවශා දේ වීමසා බලා පරිතාාග කළා.

නවත් වරෙක කලා වැව පුදේශයේ ගංචතුරිත් අනාථ වූවන්ට අවශා දේ සපයා දුන්නා. මේ අතර එක් එක් වසරවල පිරිවෙන් වලටත් නායක හාමුදුරුවෝ දාන කීපයක් ම දුන්නා. ඒ අතර හොරණ විදහාරත්ත පිරිවෙණ, මාලිගා කත්දේ විදෙහදය පිරිවෙණ, පිත්වත්තේ සද්ධර්මාකර පිරිවෙණ, විශේෂයෙන් සඳහන් කරන්න පුළුවන්.

ඇතැම් වර්ෂවල මේ විහාරස්ථානයට සංඝයා වඩමවාගෙන සහ සතු දාන පිරිනැමූවා. එක අවස්ථාවක හික්ෂූන් කැඳවා පැමිණී භික්ෂූන්ට පමණක් අවශා දේ සහ සතු නොකොට පරිතාාග කළා. එවැනි අවස්ථාවල දී නායක හාමුදුරුවන් වවන කීපයක් පමණක් කියා මුලින් හෝ අගින් හෝ කිසීම අනුශාසනාවක් නැතිව සියඑ කටයුතු ද අවසන් කළා. වැඩිය සියලු දෙනා වහන්සේම වළදා අවසන් වී ආපසු වැඩියා.

තමන් වහන්සේගේ වයසේ පුමාණයට දිළින්දන් කැඳවා වියලි ආහාර දුවා බෙදා දීමක් සමහර වර්ෂවල කළා.

එක වර්ෂයක ඉංගිරියේ මඩකඩ ආරණායේ වස් වසල හිටියා. ඒ කාලයේ එම ස්ථානයේ පූංචි විහාරයක් කෙරෙව්වා.

දැනටන් නායක හාමුරුවෝ වැඩ සිටින සීමා මාලකය තැනවීම තායක හාමුදුරුවන්ගේ එක පින්කමක්. මේ අතර ළිං පොකුණු කීපයක් ද බන්දවා සකස් කළා. හික්ෂූන් වහන්සේලා ගේ වාසය සදහා අවශෳ ගෙවල් කීපයක් මේ ස්ථානයෙන් සුදුවැල්ලේ විනයාලංකාරාරාමයේන් සෑදෙව්වා. ඒ දඩු පාලම් දැමීමෙ වටිනාකම නිසාම දෙපා පාලම් පුංචි කොන්කුීට් ලෑලි දමා සකස් කළා. ඒ ඒ ඇත්තන්ගේ අවශෳනා අනුව සිවුරු, ඇඳන්, පාතුා ආදිය පරිතෳාග කිරීමත් කළා.

තවත් අවස්ථාවක කතාාවත් සඳහා දෙන ලද දානයක් ද මගේ මතකයෙහි තියෙනවා.

නායක හාමුදුරුවන්ගේ මේ ජන්ම දින පින්කම් විවිධ විචිතු ඒවා බවයි මට පෙනෙන්නේ. බොහෝ දෙනෙක් නොසිනන පින්කම්වල නායක හාමුදුරුවෝ වැඩි වැඩියෙන් යෙදුණා.

## නායක හාමුදුරුවන් ගැන තවත් මගේ අත්දැකීම් කිපයක් කියන්නම්.

නායක හාමුදුරුවත් හැම විටම ධර්මාතුකූල, සනාමය කරුණු කියමිත් පුද්ගලයෙක් හෝ සමූහයක් හෝ හොදිත් දැනුවත් කිරීමට උත්සාහ කරනවා. සමහර විට ඒ අය කළ කිරෙනවා. අමතාප වෙනවා. තමුත් ඒ ගැන තැකීමක් නායක හාමුදුරුවත්ගේ තැහැ. මේ ළහම මීමත ගමේ ගෙදරක දානයක් සූදාතම් කරලා මෙහාට අාරාධතාවකට ආවා. දාතෙ සියක් නමකට බවත්, දානය වැළදීම් මැටි පාත්තරවලම කළයුතු බවත්, ඒ දායක පිරිස කියා සිටියා. මැටි පාත්තර සීයක් ඒ අය සූදාතම් කර ඇති බවත් කීවා. නායක හාමුදුරුවත් ඒ අයට පැහැදිලි කරලා දුත්තා මැටි පාත්තරේ හරි, යකඩ පාත්තරේ හරි, පිහාතක හරි වැළඳුවාට කිසිම වෙනසක් තැති බව. මැටි පාත්තරේම වළඳත්ත කියනවා නම් දානය බාර ගත නොහැකි බවත් කියා සිටියා. ඒ දායකයෝ දොස් කිය කියා යන්ත ගියා. ඉත් පස්සේ පත්සලට ආවෙත් තැහැ.

තරුණ කාලෙ ඉඳලම තායක හාමුදුරුවත් ගේ සිරිත කවුරු හෝ පහදවා ගැනීම සඳහා කිසිවක් තො කීමයි. කිසිවක් තො කිරීමයි. ඒ ස්වරූපයෙහි කිසිදු වෙනසක් මං දැකලා තැහැ.

දුප්පතුත් ගැන විශේෂ අවධානයක් තායක හාමුදුරුවත් ගේ තියෙනවා. එබඳු ගෙදරකට දාතෙට වැඩියාම තායක හාමුදුරුවෝ වැඩියෙනුත් බණ කියනවා. දුප්පතුත් දෙන දානය වැඩි වැඩියෙන් අගේ කරනවා.

නවත් විශේෂ අවස්ථාවක් මට මතක් වෙතවා. දවසක් පත්සලේ ඉදලා සැනපුම් එකහමාරක් විතර දුරිත් පිහිටි දාන ගෙදරකට පාරාධනා කරන්න පිරිසක් පාවා. දානෙට පෙරහරින් වැඩමවාගෙන යන්න ඕනෑ බවත්, ඒ අය කියා සිටියා. දානෙ හාර ගත්තා. දානෙට වඩමවාගෙන යන්න ආවෙත් දවල් 11 ට විතර. කොහොම වුණත් අර දුර පුමාණය පයින්ම වඩමවාගෙන ගියා. ගෙදරට ළහා වන විට එකළොහමාරත් පනු වෙලා. නායක හාමුදුරුවෝ පන්සිල් දීලා දාන සාංශික කරලා වැළඳුවා. අවසානයේදී දානය ගැන හොඳ බණක් කීවා. දානය කියන්නේ මේ හික්ෂූත් වහන්සේලාට කරදර, හිරිහැර, පීඩා කිරීම නොවන බවත්, එසේ දෙන දානය තියා තියම

ලාතිසංසයක් තොලැබිය හැකි බවත් පහදලා දුන්නා. දානය අනුන්ට යහපනක් කිරීම බවත් එය කරුණාවෙන් පුඥාවෙන් යුක්තව කළයුතු බවත් පැහැදිළි කර බණ කීවා. දායකයා හොඳටම කළකිරුණා. ඊට පස්සේ පන්සලට ආවෙන් නැහැ. දානෙ දුන්නෙන් නැහැ. නායක හාමුදුරුවන් කළේ දානය පිළිබඳව කරුණු නියම විදියට ම පැහැදිළි කරදීම පමණයි.

පත්සලට ආව මුල් අවස්ථාවේ සිට තායක හාමුදුරුවත් තුළ මට දකිත්තට ලැබුණු තවත් ලක්ෂණයක් තමයි තිගැස්සීම, කම්පතය, ඇඩීම ශෝකය වගේ දේවල් තැති බව.

දවසක් බොල්ගොඩ පන්සලේ ඇඳ උඩ ඇළවෙලා ඉන්න අතර, වහලේ ඇදී ගිය විශාල ගැරඩියෙක් නායක හාමුදුරුවන් ගේ පපුව උඩට වැටුණා. වැටිච්ච අාමාරුවට ඌ ටික වෙලාවක් පපුව උඩම හිටියා. නායක හාමුදුරුවෝ කිසිම කම්පාවක්, තිගැස්සීමක් නැතුව එකම ඉරියච්චක හිටියා. ටිකකට පස්සේ ගැරඩියා හෙමින් හෙමින් ඇදී ගියා.

නායක හාමුදුරුවන්ගේ පුධාන ශිෂායකු වන ගොඩිගමුවේ සෝරත හාමුදුරුවන් පපුවේ අමාරුවක් නිසා අපවත් වූයේ වැසිකිළියේදී. දෙකුන් දෙනෙක් ගොහින් උන්වහන්සේව ඔසවා ගෙන ආවා. නායක හාමුදුරුවන් ඒ දිහා බලලා කීවේ වැඩේ කෙරීල වගෙයි කියල ? කිසිම අමුත්තක් උන්වහන්සේ තුළ ඇති වූණේ නැහැ. හදිසි මරණයක් නිසා එක එක්කෙනාගේ කිම් පිට පොලිසියෙනුන් ආවා. එක පොලිස් නිළධාරියෙක් නායක හාමුදුරුවන් ළහට ඇවිදින් කීවා හදිසි මරණයක් නිසා මිනිය කපා පරික්ෂා කරන්න ඕනෑ කියලා. නායක හාමුදුරුවෝ එකවරටම කීවා "කපන්න බැරීනම් කපල කෑවත් කමක් නැහැ. හැබැයි හෙට අවසන් කටයුතු කරන්න ඕනෑ" කියලා. අර පොලිස් නිළධාරියා හෙමින් හෙමින් මිදුලට බැහැලා යන්න ගියා. නායක හාමුදුරුවන් කවදාවන් ශෝක වූ බවක්, ඇඩු බවක් මංදැකලන් නැහැ. දන්නෙන් නැහැ.

මේ පොකුණුවිට ගමේ අපේ පන්සලේ පුධාන දායක මහත්මයෙකු වන **ඉන්දුදාස හෙට්ටිආරච්චි** ඇමතිතුමා ගැන අහලා තියෙනවා නේද ? එකුමා අපේ නායක හාමුදුරුවන්ට හරීම හිතවත්

කෙනෙක්. හොරණ ආසනයට එතුමා කීපවරක්ම තරහ කළා. ඒ විතුරක් තෙවෙයි තාම යෝජතා භාර දීලා ඉස්සර වෙලාම එන්නේ අපේ නායක හාමුදුරුවන්ගේ ආශිර්වාද ලබා ගන්නයි. එහෙම පැමිණි වාරයකදී මට මතක තියෙනවා ඇවිදිල්ලා බුලන් අතක් දීලා වැදලා නායක හාමුදුරුවන්ට කියනවා. නායක හාමුදුරුවනේ! මම ඡන්දයට ඉදිරිපත් වුණා. මං පාවේ නායක හාමුදුරුවන්ගේ දාශිර්වාද ලබා ගන්නයි කියලා. ඔහොම ආව එක වාරයකදී නායක හාමුදුරුවන් කිසිම අමුත්තක් තැතිව කීවේ "මහත්තයා ඉදිරිපත් වෙච්ච එක හොඳයි. නමුත් දිනන්න නම් බැහැ කියලා" නායක හාමුදුරුවන් ගේ ඒ කීම අහගෙන ඉන්න අපට හිනෙනවා එහෙම කියන එක හොඳ නෑ කියලා. නමුත් නායක හාමුදුරුවන් ගේ සිරින ඒකයි. හෙට්ටි ආරච්චි මහත්තයත්, කිසිම අමුත්තක් තැතිව ආපසු යනවා. ඊළහ චාරයේත් තාම යෝජනා හාර දීලා එකුමා නො වරදවාම එන බව මා දන්න නිසා කලින් ම මා නායක හාමුදුරුවන්ට කීවා හෙට්ට්ආරව්වි මහත්මයා ආවාම එහෙම කියන්න එපා කියලා. එහෙම කීවාම හින තරක් වෙනවා කියලත් මං කීවා. මොකුත් නො කියා ආශිර්වාද කරන්න කියලත් කිවා. ඒ වාරයේදී ඒ විදියට කළා. හැබැයි මේ විදියට කීවාට ඉන්දුදාස හෙට්ටිආරච්චි මහන්මයා කවදාවන් නායක හාමුදුරුවන් එක්ක තරහ වුණෙත් නැහැ. කළකිරුණෙත් නැහැ.

අවුරුදු කීපයකට විතර කලින් නායක හාමුදුරුවන් බලන්න අාව ඉන්දුදාස හෙට්ටිආරච්චි ඇමතිතුමා, හුහක් වෙලා කථා කර කර ඉදලා ඉල්ලීමක් කළා. නායක හාමුදුරුවන්ට අවශා ඕනෑම දෙයක් ගැන මට කියන්න කියලා. ඒ ගැන මොකවත් කථා නො කළ නායක හාමුදුරුවෝ හෙට්ටිආරච්චි මහත්තයට හොඳ බණක් කීවා. කෙතෙකුගෙන් යමක් ඉල්ලා ලබා ගැනීම හික්ෂුවකට කොහෙන්ම නුසුදුසු දෙයක් බවත් ඒ තුළින් දෙපක්ෂයේම හොඳ හින පලදු වන බවත් කියා කරුණු පැහැදිලි කරලා දුන්නා. ඔක්කොම අහගෙන ඉදලා වැදලා එතුමා ගෙදර ගියා. එදා ඉදලා අද මේ වන තෙක් හැමදාම උදේට දානෙ ටිකක් හදලා නායක හාමුදුරුවන්ට එවනවා. අවුරුදු හතරක් හිස්සේම නොකඩවා ම එවනවා. නායක හාමුදුරුවන් ගේ තත්ත්වය ඔහොමයි.

දවසක් දායක මහත්තයෙක් ඇවිදින් පාංශුකූලයකට ආරාධතා කළා. ඒ සඳහා හාමුදුරුවරුන් දහ නමක් අවශා බවත් කීවා. නායක හාමුදුරුවන්ගේ සිරිත ඒ වගේ වෙලාවල දී කරුණු පැහැදිලි කර දීමයි. පාන්ශකූලය කියන්නේ කුමක්ද ? ඒ සඳහා හික්ෂූන් වහන්සේලා අවශා පුමාණය ආදී සියල්ලම හොඳට පැහැදිළි කළා. "දායක මහන්නයා, ඔය පාන්ශකූලයට එක නමක් හිටියාමත් හොඳටම පුමාණවත් කියලා අන්තිමට කීවා" දායක මහන්මයා තරහ වෙලා ගියා. වෙන පන්සලකින් ඒක ඒ අය කර ගන්න ඇති. ආයිත් ඒ දායක මහන්නයා පන්සලට ආවෙත් නැහැ.

මා දන්නා කාලයේ ඉඳුන්ම නායක භාමුදුරුවන්ගේ ඇති විශේෂ හැකියාවක් ගැනන් කියන්න පුළුවන්. හැම වැඩකට ම නායක හාමුදුරුවන් දක්ෂයි. මේසන් බාස් කෙනෙක්, වඩු බාස් කෙනෙක්, යම්කිසි වැඩකට මෙහාට ගෙන්නා ගන්නන් ඒ අයට වැඩ කරන්න වෙන්නෙ නායක හාමුදුරුවන් කියන විදියටයි. මොකද නායක හාමුදුරුවන් ඒ හැම දෙයක් ගැනම හොඳට දුන්නවා. නමන්ගේ අනේ පලැන තියාගෙන ඒ අතුව කරන්න කියලා නායක හාමුදුරුවෝ කියනවා. හැම දෙයක් ම හදන්න ප්ලැන දෙන්නේ උන්වහන්සේ. ඇස් දෙකම තො පෙණෙන උන්වහන්සේට තිතර තිතර කෙළ ගහන්න අවශා වෙනවා. ඒ සඳහා අල්ලන්න අඩුවක් තියෙන භාජනයක් නිතර ළහින් තියාගෙන ඉන්නවා. ඒ අඩුව සහින පුංචි හාජනය සමහර විට අතක් වැදී පෙරළෙන්න පුළුවන් නිසා ඒක නියන්න පුංචි ස්ටෑන්ඩ් එකක් හදලා තියෙනවා. අඩුව තියෙන භාජනය මනා සේ පිහිටා සිටින ලෙසටයි එය නිර්මාණය වී තියෙන්නේ. එයන් දෑස් නොපෙනෙන අවදියේ උත්වහත්සේගේ කීම අතුව සාදන ලද්දලක්. වැඩ ඉන්න මේ සීමා මාලකය ඉදි කරලා තියෙන්නේ නායක හාමුදුරුවන්ගේම ප්ලෑනක් අනුවයි. හැම දෙයක් ගැනම හැම අංශයක් ගැනම නායක හාමුදුරුවන්ට තියෙන දක්ෂතාව මහා පුදුමයි.

# අගු උපස්ථායක හිමියන්ගෙන් .



වසර පහදොවකටත් වැඩි කලක් මහාතායක හාමුදුරුවන්ගේ සෙවනැල්ල මෙත් සිටිත අගුඋපස්ථායක කිරිඔරුවේ ධම්මානන්ද හිමියන් කියන කථාව . . .

මං පැවිදි වුණේ ජේරුකානේ මහා නායක හාමදුරුවන්ගේ දහම් පොත් කියවීම තිසා, ඒ ගැන ඇති වෙව්ව පැහැදීමෙන්. මූලින් මං පාසැල් ගුරුවරයෙක්. ඒ කාලෙදී මගේ යාඑවෙකුගේ මාර්ගයෙන් අභිධර්ම මාර්ගය කියන පොතු මට ලැබුණා. මං ඒ පොත සම්පූර්ණයෙන් කියෙව්වා. ඒ පොත කියවීමෙන් මගේ හිතේ ලොකු පැහැදීමක් ඇති වුණා. එතත්දී මට හිතුණා මේ පොත් ටික ඔක්කෝම ගෙන්ව ගෙන කියවන්ට ඕනෑ කියලා. එහෙම හිනලා මේ බුරුම පත්සලෙන් ම ඔක්කෝම පොත් ටික ගෙන්ව ගෙන කියෙව්වා. අවසානයට මං කියෙව්වේ ශාසනාවනරණය කියන පොන. පැවිද්දේ තිබෙන වටිනාකම ඒ පොතේ හොඳට විස්තර කරලා තිබුණා. මට හිතුණා ගිහි ගේ අත් හැර දාලා පැවිදි වෙන්න. ශාසනාවනරණය දෙවන වනාවට කියවන කොට මට කොහෙන්ම ගිහි ගෙයි ඉදිම එපා වුණා. කොහොම හරි පැවිදි වෙන්නම හිතුණා. පොත් දෙක තුනක් ඇරෙන්න අනෙක් පොත් ඔක්කෝම කියෙව්වේ ගිහි ජීවිතයේ ඉදිද්දි. පාසැලේ ඉගැන්වීමේ කටයුතු කරන ගමන්මයි මං ඔය පොත් කියෙව්වේ. පොත් කියවීමෙන් පසුව මං බොහෝ විට කළේ ඒ පොත් වල තියෙන කාරණා ගැන නිතර නිතර කල්පනා කිරීමයි. ඔය අතර මගේ හිතට එනවා මගේ අම්මා ගැන, කොහොම ද මං බලන්නේ කියලා. අම්මව අත් හැර දාලා ගෙදරින් පිටත් වෙලා ගිහිල්ලා පැවිදිවීම නම් හරිම දුෂ්කරයි. නමුත් කෙහොම හරි මේක කර ගන්න ඕන නිසා මං ඉගැන්නුව ඉස්කෝලේ (යල්කුඹුර මහ විදුහාලය) ළහ

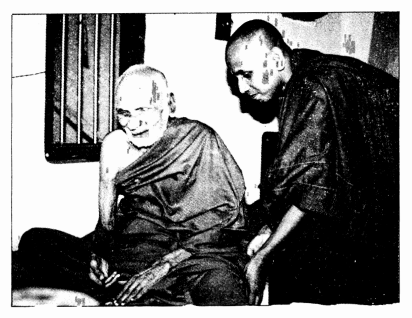
ටැම්ගොඩ රජමහා විහාරස්ථානය තියෙනවා. එනනවන් පැවිදි වෙන්නට ඕනෑ කියලා කල්පනා කළා. මේ විහාරස්ථානය නියෙන්නේ ඉගැන් වූ ඉස්කෝලේ කිට්ටුවමයි. ඔය රජමහා විහාරස්ථානයේ අපි දහම් පාසැලක් ආම්භ කළා. ඒ දහම් පාසැලේ ඉගැන්නුවේ අපේ පාසැලේ ගුරු මණ්ඩලයේ අය. මාත් ඉතින් ඉතා ඕනෑ කමින් දහම් පාසැලේ ඉගැන්නුවා. ඒ පන්සලේ ලොකු හාමුදුරුවන් වහන්සේ (ලණුගල සුනන්ද කියන හාමුදුරුවෝ) උන්වහන්සේ අප සමග මිනු වුණා. ඒ වගේම අප ගැන පැහැදුණා. මොකද මේ ධර්ම කාරණා හොඳට ළමයින්ට කියා දෙන නිසා. මා කලින් සිනාගෙන සිටියේ ආරණා සේනාසනයට ගිහින් මහණ වෙන්න ඕන කියලා. නමුත් ඒ වෙලාවේ මට හිතුණා මේ පන්සලේ හරි දැන් මහණ වෙන්නම ඕනෑ කියලා. දවසක් මං ඒ ලොකු හාමුදුරුවන් ගෙන් මහණ වීමට කරුණු විමසුවා. එතන්දි උන් වහන්සේ මෙහි ඇති දුෂ්කර බව මට පැහැදිලි කරලා දුන්නා. මං රේරුකානේ මහානායක හාමුදුරුවන් ගේ පොත් පත් කියවලා හුහක් ඒ ගැන පැහැදිලයි ඉන්නේ, ඒ නිසා මාව කොහොම නමුන් පැවිදි කරන්න කියලා, ඉල්ලීමකුන් කළා. උන්වහන්සේ කීවා ඒ පිළිබඳව කේන්දරෙන් ටිකක් බලන්න ඕනෑ, මව්පියන්ගේ අවසරය ගන්නන් ඕනෑ, නව ඉතින් සිරින් විරින් රාශියකුත් තියෙනවා කියලා. ඒ වෙන කොට මගේ වයස අවුරුදු 26 යි. කොහොම වුණන් බොහෝම අමාරුවෙන් නමයි පැවිදි වීමට අම්මගෙන් අවසර ලබා ගත්තේ. අපේ පවුලේ ඔක්කොම හය දෙනයි. පවුලේ බාලයා මං. පිරිමියෙකුට හිටියෙක් මං විකරයි. අනෙක් අය ඔක්කෝම ගැහැණු. ඒ තිසාත් පැවිදි වීමට අවසර ලබා ගැනීම හරිම දුෂ්කර වුණා.

කොහොම වුණන් මං 1977 ජුති 23 වැති දා පැවිදි බව ලබා ගත්තා. පැවිදි වෙලත් මං අවුරුදු තුතක් විතර දිගටම ඉස්කෝලේ වැඩ කළා. පත්සලේ ලොකු හාමුදුරුවෝ මගේ සියලුම කටයුතු වලට හැම ආකාරයකින්ම සහාය දුන්තා. මොනම දේකින් වන් මට කරදරයක් හිරිහැරයක් කළේ නැහැ. රේරුකානේ මහා නායක හාමුදුරුවත් ගේ පොත් පත්වල නියෙන හැටියට ගෝලයකු විසින් ගුරුවරයෙකුට කළ යුතු සියලු සැලකිලි උන්වහත්සේට මං කළා. ඔහොම ඉත්ත කොටත් මං මට ධර්මය කියා දීපු ගුරුවරයා රේරුකානේ නායක හාමුදුරුවෝ සිහිපත් කරලා වැඳලා තමයි පත්සලේ ලොකු හාමුදුරුවන්ට වදින්න යන්නෙ. ඒ කාරණය මං

මුලින්ම ලොකු හාමුදුරුවන්ටත් කීවා. ඔය අතර මගේ හිතට ආවා, මේ ධර්මය මට කියා දුන් ගුරුවරයාට ටික කාලයක් හරි ඇප උපස්ථාන කරන්න ඕනෑ කියලා. කෙළෙහි ගුණ සැලකිමක් වශයෙන් ඒක කරන්නට ඕනෑ කියන එකයි මගේ අදහස වුණේ. ඉගැන්වීමෙන් ලැබෙන වැටුප අම්මට දීමයි කළේ. ඒ නිසා මට දැන් තියෙන ලොකුම පුශ්තය අම්මට සලකන එක. අන්තිමට මං තීරණය කළා මටත් පුළුවන් හැම ආකාරයකින්ම අම්මව රැක බලා ගන්නව කියලා. නවත් දූවරුන් පස් දෙනෙක්ම ඉන්නවනේ. පන්සලේ ලොකු හාමුදුරුවන්ටත් මගේ උපස්ථාන සැලකිලි ඔය වෙන කොට ඉතාම අවශාව තිබුණා. ලොකු හාමුදුරුවන්ටත් නව ගෝලයන් ඉන්නවා. ඒ අය ලොකු හාමුදුරුවන්ට ගනීවී. ඒ නිසා මං යන්න ඕනෑ කියන අදහස මට ඇති වුණා. එහෙම හිතලා සියලු දෙනාම අඩා වැළපෙද්දී මං මේ පොකුණු විටට එන්න පිටත් වුණා. ඒ වෙලාවේ ලොකු හාමුදුරුවන්ගේ දැසිනුන් කළලු වැටුණා.

මං මීට කළින් රේරුකානේ මහා නායක හාමුදුරුවන්ව දැකලා තිබුණේ නැහැ. හමු වෙන්න, බලන්න ඕනෑ කියන අදහසන් මුල දී ලැති වුණෙන් නැහැ. හදිසියේම නමයි මට මේ අදහස ඇති වුනේ. මහා නායක හාමුදුරුවන් ගැන හෝ මේ ස්ථානය ගැන මොකවන් මං දැන සිටියෙන් නැහැ. පොත් පත් ටික ගෙන්න ගත්තේ ඒවායේ තිබුණු ලිපිනයට ලියලා. මෙහාට එන්න සුදානම් වෙන කොට ඔක්කෝම කියන්න පටන් ගන්නා භාමුදුරුවන් යන ඔය ගමනේ තේරුම මොකක්ද ? කියලා. ඕක මහා පිස්සු ගමනක් තේද කියලා ඇහුවා. කවදාවත් දැකලවත් කථා කරලවත් තැති කෙනෙක් ළහට, මොකවත් නොදන්නා ස්ථානයකට මේ යන ගමන ගැන කවුරුවන් කිසිසේන් කැමතිවුනේ නැහැ. මගේ හිතවත්ම අය කීවේ එහෙතම් හාමුදුරුවනේ අපි කළින් ගිහිල්ලා බලල එමුද කියලා. මං ඒ අයට දුන්න උන්තරය තුමයි මේ ගමන යන්න තියෙන්නේ මෙහෙමයි කියලා. "ඔබලා කියන කරුණු මටත් හොඳට වැටහෙනවා. ඒ වුණන් මේ ගමන යන්න තියෙන්නේ මේ විදිහටමයි කියලා මං නැවතන් කිවා. මෙහාට ඇවිත් බැලවාමයි මට වැටහුතේ මේ ගමන මෙහෙමම ආව එක හොඳයි කියලා. ඒ මොකද නායක හාමුදුරුවන්ගෙන් අහලා එව්වොත් ඒකෙම අතින් පැත්තේ ලියල එවයි එපා කියලා. 1980 අගෝස්තු මස 27 දා තමයි මං මෙහාට ආවේ. කිසිම දැන ඇඳුණුම් කමක් ඇතිව නෙමෙයි මං ආවේ. ඒ කාලේ එහෙ හිටියා වීදියගොඩ වෙද මහත්තයෙක්, ජිතදාස කියලා. මං මෙහාට එන්න පාර අසා ගන්නෙ එයාගෙන්. එදා ඒ එන කොට මහදි මට හම්බ වුණා මේ පන්සලේ දායක මහත්මයෙක්. එයා පන්සලේ වැඩ ඉන්න හාමුදුරුවරුන් ගේ ශාරිරික ස්වරූපය මට පැහැදිලි කරලා දුන්නා. "රේරුකානේ මහානායක හාමුදුරුවන් කෙට්ටුයි. උසයි. හිටගෙන ඉන්නව නම් හැරමිටියක් අතින් අරගෙන ඇති. කෝව්ද ලොකු හාමුදුරුවන් ගැනන් කලාාණධම්ම ලොකු හාමුදුරුවන් ගැනන් හැඩ හුරුකම කියා දුන්නා. මං මෙහාට එන කොට මට මුලින්ම මුණ ගැහුනේ කලහාණධම්ම හාමුදුරුවන්. ඔය වෙලාව රාති අටට විතර ඇති. උන් වහන්සේට මං කීවා හාමුදුරුවනේ මං ආවේ රේරුකානේ මහා නායක හාමුදුරුවන් මුණ ගැහෙන්න කියලා. උන්වහන්සේ මුණ ගැහෙන්න පුළුවන්ද කියලන් ඇහුවා. මුණ ගැහෙන්න පුළුවන්, හැබැයි හයියෙන් කථාකරන්න ඕනෑ කියලා කලාහණධම්ම හාමුදුරුවන් කිව්වා. දැ . . : දැ . . . කියනකම් ඉන්න එපා. හයියෙන් කථා කරන්න කිව්වා. එදා ඒ කියපු ටික මට අද වගේම මතකයි. මං මෙහාට එතකොට ගෙනාවේ මෙහෙන් ම ගෙන්වා ගත්ත පොත් ටිකයි, තුන් සිවුරයි, කුඩය යි විතරයි. පොත් පෙට්ටිය කලාාණ ධම්ම හාමුදුරුවන් ගේ කුටියේ තියලා මං ගියා ජේරුකානේ මහා නායක හාමුදුරුවන් වැඩ ඉන්න කුටියට. යන කොට මහානායක හාමුදුරුවන් දවාලට නිදා ගන්න පුංචි ඇඳේ ඒ රාතියෙන් තිදා ගෙන හිටියා. දැන් ඔය වෙන කොට වෙලාව 8.20 යි. ඒක අද වගේම මතකයි. මහා නායක හාමුදුරුවන් ළහට ගිහින් වැඳලා නායක හාමුදුරුවනේ කියල කථා කළා. එතකොට ඇහුවා කවුද කියලා. මං බොහෝම ඇනක ඉදල ආව කෙනෙක්. නායක හාමුදුරුවෝ බලන්නයි පාවේ කියලන් කිව්වා. ටික වෙලාවක් පොඩි විස්තර ටිකකුත් කථා කළා. ඔය වෙලාවේ නායක භාමුදුරුවන් කීවා දැන්නම් මට බොහොම අමාරුයි කියලා. මං උන්වහන්සේගේ අතින් අල්ලගෙන ඉස්නෝජපුවට එක්කර ගෙන ආවා. මීට ඉස්සර වෙලා කවදාවත් දැකලා ඇදිනීමක් නැති වුණාට මං ඒ දේ කළා. මට ධර්මය කියා දුන්න නායක හාමුදුරුවෝ නේද මේ කියලා මගේ හිනට හරිම සතුටක් ඇති වුණා. ඒක කියන්න බැරි තරම් සතුටක්. නායක හාමුදුරුවන් ඉස්සරහ ඉස්තෝප්පුවටත් වැඩලා පුටුවේ වැඩ හිටියා. ඊළහට සිනුව නාද කළා. එනකොට එහා ගෙයි හිටිය සුධම්ම හාමුදුරුවත් මෙනනට ආවා. "මේ බොහෝම ඇතින් නමක් ඇවිදින් ඉන්නව. ගිලන්පස එකක් හදලා ගේන්න කියලා නායක හාමුදුරුවෝ කිව්වා". ගිලන් පස එකක් වළදලා මං කලෳාණධම්ම ලොකු

හාමුදුරුවන් වැඩ ඉන්න කුටියට ගිහිල්ලා රානුී එකොළහ විතර වෙනකම් උන්වහන්සේ සමහත් කථා කර කර හිටියා. ඒ වෙලාවේ උන්වහන්සේ කිව්වා මෙහාට ඔය වගේ ඇත්තන් එනවා. ඇවිදින් නතර වෙලා ඉදගෙන වැරදි විදිහට කටයුතු කිරීම නිසා ඉක්මණින් ඒ ඇත්තන්ට ආපසු යන්න වුණා කියලා. මං ඒ කියන ඒවා ඔක්කෝම හොඳට අහගෙන හිටියා. උන්වහන්සේ කියන දේවල් ගැන ඒවායේ ස්වභාවය ගැන මගේ අනුමැතියන් පුකාශ කළා. ඊළහට මං නිදා ගන්න ගියා.



අගු උපස්ථායක කිරි ඔරුවේ ධම්මානණු භිඤු නම මහානායක මා හිමියන් සමහ

මං මෙහාට පාවේ මහා නායක හාමුදුරුවන්ට තුන්මාසයක් විතරවත් උපස්ථාන කරන්න හිතාගෙනයි. ඒ වුණත් මෙතන තියෙන තත්වය ගැන මට මොකවත් දැනුමක් නිබුනේ නැහැ. මං හිතාගෙන ආවේ මට මෙතන ඉන්න ඉඩකඩ නොතිබුණොත් ධර්ම ශාලාවේ ඉඳගෙන හරි මහා නායක හාමුදුරුවන් වහන්සේට ටික කාලයක් උපස්ථාන කරලා. මට සුදුසු විවේකස්ථානයකට යනවා කියලා. එදා රාතුියේ මදුරුවන් ගෙන් හරිම කරදරයක් තමයි තිබුණේ. ඇත්ත වශයෙන් ඒක දරා ගන්න බැරි තරම් පිඩාවක්. එළි වෙනකම්ම පොඩ්ඩක්වත් තින්ද ගියේ නැහැ. කරන්න දෙයකුත් නැහැ. මොකක් දු කරන්නේ කියලා මට හිනා ගන්නන් බැහැ. ඒ වුණන් මගේ හින තරක් කර ගත්තේ තැහැ. උදේ 4.00 ට විතර තැගිටලා වෛතාය ළහට ගොහින් වැඳලා පිරින් කියලා මං හිනා ගන්නා මොන පුශ්න උදා වුණන් ආපසු නැවන හිටපු නැනට යන්නේ නෑ කියලා. ඇන්න වශයෙන් හිටපු නැතින් පිටන් වෙලා ආවෙන් නැවන නවතින්න නම් එතනට යන්නේ නෑ කියන අදහසින්. ඒකට හේතුව සියල්ලෝම එපා කියද්දී සියල්ල අනහැරලා ඇවින් නැවනන් ගියාම මදිකමක් බව මට හිතෙනවා. ඉඩකඩක් ලැබුණාහම ගිහින් එන්න යනවා කියන අදහස විතරයි මා ළහ තිබුණේ. පසුවදාට මේ පන්සලේ වැඩ ඉන්න කොවිද ලොකු හාමුදුරුවන් ගේ උපන් දිනය යෙදිලා තිබුණා. එදා උදේව දාන පින්කමකුත් තිබුණා. ඒ දාන පින්කමේ දී පිරිකර වශයෙන් බැටරි කෑලි දෙකකුත් සහිතව පිරිකරකුත් මට ලැබුණා. මං ඒ ගැන වඩාත් සතුටු වුණා. මුල්ම දවසේ ආලෝක පුජාවකුත් මට ලැබුණා කියලා. එදා උදේ නායක හාමුදුරුවෝ මාන් සමහ කනා කළා. "උන් වහන්සේ මගෙන් ඇහුවා මොකද ඔයා මෙහාට ආවේ කියලා. මං කීවා නායක හාමුදුරුවන්ගේ පොත් කියවලා එයින් ඇති වෙව්ව පැහැදීම නිසාය මං ආවේ කියලා. "මං පාසැල් ගුරුවරයෙක් බවත්, පැවිදි කළ ගුරු හාමුදුරුවන් ගෙන් සහ ඉගැන් වූ විදුහලේ විදුහල්පතිතුමාගෙන් සහතික ගෙනා බවත් කියලා ඒවා නායක හාමුදුරුවන්ට දුන්නා. ඒ වෙලාවේ තායක හාමුදුරුවෝ හොදයි ඉතින් ඕවා බලමුකෝ කියලා, ලොකු හාමුදුරුවන්ගේ ඇඩිඩුස් එක විනරක් ඉල්ල ගන්නා. ඉල්ලගෙන පසුව දාම ලිපියක් ලියලා නැපැල් කළා. දවස් කීපයක් යනකොට ඒ ලොකු හාමුදුරුවෝ නායක හාමුදුරුවන්ට ලිපියක් එවලා තිබුණා. ්ථයා මගේ ගෝල තමක්. එයාගේ කැමැත්තෙන්මයි මෙහෙන් පිටත් වෙලා ආවේ. කරුණාකරලා ඒ නම ඉක්මණින් මෙහාට එවන්න කියලා." ඊළහට නායක හාමුදුරුවෝ ලිපියක් යැව්වා. "මගේ නම් කිසිම පුශ්නයක් නැහැ. කරුණාකර ඉක්මණින් ගෙන්න ගන්න කියලා. ඔය ටික මට අද වගේ මතකයි. අර ලොකු භාමුදුරුවොයි නායක හාමුදුරුවොයි අතර ඔය විදිහට ලිපි ගණුදෙනු වුණා. ඒ ලියුම් ඔක්කෝම මට පෙන්නුවා. ඒ ලොකු හාමුදුරුවෝ ලියා එවා තිබුණා මට මතකයි "ඔය ගෝලයා මට හරිම හිතවත් කෙතෙක්. ඒ ගැන මතක් වෙන විට මගේ ඇස් දෙකෙන් කදුළු වැටෙනවා කියලා. ඔය අතර තායක හාමුදුරුවත් ඉදහිට මගෙන් පුශ්තත් අහතවා. තායක හාමුදුරුවන්ගේ පොත් කියවලා තියෙන බව මා කී නිසා ඒවායිනුත් පුශ්න මගෙන් අහනවා. දවසක් ඇහුවා ශෝකය කියන්නේ මොකක්ද කියලා. ඒ වෙලාවේ මට තේරෙන හැටියට පොත්වල තියෙන හැටියට මං උන්තර දුන්නා. පොත් හොඳට කියවලා වගෙයි තියෙන්නේ කියලා නායක හාමුදුරුවන් සෑහිමකට පත් වුණා. මං ඉතින් ආවදාට පහුවදා ඉඳලම නායක හාමුදුරුවන්ට කළ යුතු උපස්ථාන කරන්න පටන් ගත්තා. නවත් පොඩි හාමුදුරුනමක් හිටියා. නමුත් මට පුළුවත් හැම දෙයක් ම මා කළා. දැන් මං ඇවිත් අවුරුදු පහළොවක් විතර වෙනවා. ඔය කාලය තුළ නායක හාමුදුරුවන් ගේ හිස බෑම වුණත් දෙවනාවකට වඩා වෙන කාටවත් පැවරුවේ නැහැ. සියල්ලම මං කළා.

# ඔය තම මෙහාට ඇවිදින් මෙහෙම කටයුතු කරන්න පටන් ගත්තාම මෙහේ සිටින ඇත්තන්ගෙන් මොකක් හරි අවහිරයක් බාධාවක් ආවේ තැද්ද ?

අතේ නෑ! කාගෙන්වන් අවහිරයක් උනේ නැහැ. වීශේෂයෙන් බාධාවක් වෙනව නම් වෙන්න නියෙන්නේ කලාාණධම්ම ලොකු හාමුදුරුවන්ගෙන්. නමුත් උන් වහන්සේ එහෙම කෙනෙක් නෙමෙයිනේ. මුල්ම දවසේ මාත් සමහ කථා කළේ යම්සේ ද, අදත් ඒ වගේමයි කලහාණ ධම්ම හාමුදුරුවෝ. එදා වගේම අදුත් හිතුවත්කම එක වගේම තියෙනවා. ඒ වගේම නායක හාමුදුරුවන් පළමුවෙන් ම දුටු දවසේ යම් සතුටක් මගේ සිතේ ඇති වුණා ද අදත් ඒ සතුට එසේම තියෙනවා. කවදාවත් මට උන්වහන්සේ අපිය වුණේ නැහැ. ඒක ඉතාම විශේෂ දෙයක්. කොටින්ම කියනවා නම් අපට එහෙම කළකිරෙන්න තරමට උන්වහන්සේගේ සුළු හෝ අගුණක් මා දුටුවේ නැහැ. ඉතින් ඔය නන්ත්වය නමයි මූලාරම්භය. ඔහොම ඉදලා දවසක් මං කීවා නායක හාමුදුරුවනේ මට මේ නිකායටම එන්න ඕනෑ කියලා. එකදාස්තමසිය අසුවේ දහවෙනි මාසේ පස්වෙනි දා මේ ස්ථානයට හික්ෂූත් වහත්සේලා රැස් වුණාම දළහි කර්මයක් කරලා මාව මේ නිකායට නායක හාමුදුරුවන් ගේ ගෝලයෙක් වශයෙන් ඇතුළත් කර ගන්නා. ඉතින් මේ වසර පහළොව මුළුල්ලේ මගේ ශක්ති පුමාණයෙන් නායක හාමුදුරුවන්ට ඇප උපස්ථාන කළා.

# වසර පහලොවක් පමණ කාලයක් නායක හාමුදුරුවන්ට උපස්ථාන කිරීම පිළිබඳව කෙටියෙන් යමක් සඳහන් කරන්න පුළුවන්ද ?

මං මෙහාට ආව දෙවැනි දවසේ ඉඳලා නායක හාමුදුරුවන්ට උපස්ථාන කරන්න පටන් ගන්නා කියලා කලිනුන් කිව්වා. කාගෙන්වන් විමසීමක් තොකර මට කරන්න පුළුවන් වැඩ කොටස කළා. අනු පතු ගෑම, නායක හාමුදුරුවන් පිරිසිදු කිරීම ආදී කටයුතු වල මං යෙදුණා. ඒ වෙන කොට නවත් පුංචි හාමුදුරු නමක් මෙහි සිටියා. මට ඒ පොඩි හාමුදුරුවන්ගෙනුන් කරදරයක් වුණේ නැහැ. එයා ඉගෙන ගන්න පිරිවෙන් යනවා. මං ඒ පොඩි හාමුදරුවන්ට කීවා ඔයා කරන කටයුතු ටික ඔයා කරන්න. මෙන්න මේ කටයුතු ටික මං කරන්නම් කියලා. මෙතුන්දී මං හුහාක් පුවේශම් වුණා. මේ වන විට උපසම්පදාවෙන් එක වසක් සම්පූර්ණ වෙනවා. නායක හාමුදුරුවෝ හරිම පුතිපත්ති ගරුකයි. අනුපසම්පන්නයකු විසින් කළයුතු දේවල් මං කරනවාට උත්වහන්සේ කොහෙත්ම කැමති වුණේ නැහැ. පිළිගැන්වීම් වගේ දේවල් අනුපසම්පන්නයකු විසින් ම කළයකු වෙනවනේ. උපසම්පදා ශීලය කියන පොත මං හොඳට කියවා තිබුණු නිසා හුහාක් පුවේශම් වුණා, උන්වහන්සේගේ පුතිපත්තිවලට හාතියක් නොවන සේ කියා කරන්නට, දවසක් නායක භාමුදුරුවන් මට කිවා ඔයා මේ වැඩ කරනවාට මගේ නම් කැමැත්තක් තැහැ කියලා. මං ඒ කියපු දේ තේරුම් ගත්තා. කවුරු හෝ යමක් කියන කොට ඒ වචන විලාශය අනුව කියන දේ තේරුම් ගන්නට මං හැම විටම උන්සාහ ගන්නවා. උන්වහන්සේ ඒ වචන කීවාට උන් වහන්සේගේ අදහස ඒක නොවන බව මා දන්නවා. උන්වහන්සේ කැමති නැහැ මං වගේ කෙනෙකුගෙන් උපස්ථාන ලබා ගන්නට. මොකද උන්වහන්සෙන් මට තියෙන සැලකිල්ල සහ ගෞරවය නිසා. පඩික්කම් සේදීම වගේ දේවල් මං කරන එක ගැන උන්වහන්සේ කැමති වුණේම නැහැ.

වසර පහළොවකට කළින් නායක හාමුදුරුවන් මේ තරම් දුර්වල තැහැනේ. ඒ කාලයේ කොහොමද මහා නායක හාමුදුරුවන්ට උපස්ථාන කළේ ? ඒ ගැනත් ටිකක් කියන්න.

ඒ දවස්වල තායක හාමුදුරුවන්ගේ වයස අවුරුදු 83 ක් විතර ඇති. ඒ දවස්වල වුණක් තමන්ගේ වැඩ තමන්ම කර ගැනීමට තමයි උන්වහන්සේ උපරිම වශයෙන් උත්සාහ ගත්තේ. උන්වහන්සේගේ කැමැත්ත වුණෙන් ඒකයි. තමන්ට බැරි දෙයක් විතරක් කාට හරි කියලා කරව ගන්නවා. දැන් වුණත් ඇස් දෙක සම්පූර්ණයෙන්ම නොපෙනෙන මේ අවස්ථාවෙන් තමන්ගේ වැඩ තමන්ම කර ගන්නට ගන්නා උන්සාහය මට නිතර දකින්නට ලැබෙනවා. මං මෙහාට එන විට නායක හාමුදුරුවන් නාන්නේ උණු වතුර. මං කොහොම නමුත් තියමිත වෙලාවට උණු වතර ටිකක් සකස් කරලා දෙනවා. සමහර අවස්ථාවල වැසිකිළි කැසිකිලි යාමට පවා අපහසු වුණා. නමුත් කාටවත් තොකියාම වඩිනවා. වතුර ටික පවා රැගෙන වඩිනවා. මගේ සිරිතක් තියෙනවා, මට මොන තරම් වැඩ තිබුණන් නායක හාමුදුරුවන් ගැන අවධානයෙන් සිටීම. දවසක් හොඳ වැඩක් වූණා. "තායක හාමුදුරුවන් වැසිකිළියට වඩිනවා දැකලා මං ඇහුවා මාන් එන්න ද කියලා. එපා ඔයා එන්න එපා කිව්වා. ටික වෙලාවක් යන කොට ධම්මානන්ද, ධම්මානන්ද කියලා හයියෙන් කථා කළා. මං ඉක්මනට ගියා. වැසිකිළියේ අල්ලා ගන්න තිබුණ ලණුව කැඩිලා. නායක හාමුදුරුවන් ගේ කකුල් දෙක වැසිකිලි වලට වැටිලා අඹරිලා තිබුණා. ඒ වෙලාවේ මං කීවා නායක හාමුදුරුවෝ මට කිව්වනේ ඔයා නාවට කමක් නෑ කියලා. "දැන් කමක් තියෙනවා නේද" කියලා. සිනා වෙමින් ඇහුවා. නායක හාමුදුරුවන්ටත් හොඳටම සිනා ගියා. උත්වහත්සේට කරත්ත පුළුවත් හැම වැඩක්ම කර ගත්තට පුළුවත් තාක් කල් උත්සාහ ගත්තා. ඒක උත්වහත්සේගේ ජීවිතයේ එක විශේෂ ලක්ෂණයක්. ඒ වගේම උත්වහත්සේගේ දින චරියාවත් මං හොදින් තේරුම් අරගෙනයි හිටියේ. මං මෙහාට ඇවිත් මාස නමයක් විතර කාලයක් රාතුිය ගත කළේ මේ කුටියේ තොවෙයි. එහා ගෙයි. උන් වහන්සේ උදේ දානේ වළදලා ටික වෙලාවක් ඉඳලා පත්තර කාරිය බලනවා. උදේ 8.30 පමණ වෙන කොට අර දවල් තිදන ඇඳට ගිහින් වාඩි වෙලා භාවතාවක යෙදෙනවා. කීප වරක් එහාට මෙහාට සක්මන් කරලා ඇවිත් ටිකක් ලියනවා. ඉන්පසුව මං ඇවිත් අහනවා ගිලන්පසට අවාශා දෙයක් ගැන. 9.30 පමණ වන විටයි ගිලන්පස ටිකක් වළදන්නේ. මං ආව දවස් වල උන්වහන්සේ පිට දාන වලටන් වඩිනවා. තැතිනම් දත් ශාලාවට වැඩලා වළදලා එනවා. උත්වහන්සේ වළදන්නේ ඉතාම ස්වල්පයයි. සමහරවිට මට පුදුම හිතුනා. මෙව්වර පොඩ්ඩක් වළදලා කොහොමද ඉන්නේ කියලා. දොළහට කලින් දාතේ වළදලා ඇවිත් තේ එකක් තොවරදවාම වළදනවා. මාත් කොහොම හරි ඒක හදලා කාට හරි කියලා පිළිගන්වනවා. ඒ දවස්වල වැඩිපුරම කාලය ගත කළේ භාවතානුයෝගීව ඉදිමින්. ඔය අතර

කවුරු හෝ ආවොත් ඒ අය සමහත් බොහෝ සතුටිත් කතා කරනවා ඔහොම ඉතින් මාස නමයක් විතර ගත වූ බව මතකයි.

මට හිතුතා මං දැන් මේ ආරම්භ කරලා තියෙන වැඩ පිළිවෙල දිගටම මට පවත්වා ගෙන යන්න බැහැ කියලා. මොකද නායක හාමුදුරුවන් ගේ පොත පත කිය වූ දවස්වල ඉඳලා මට උවමනා කරලා තිබුණෙ බණ භාවතා කරලා ඒ පැත්ත දියුණු කර ගැනීමටයි. මෙහි දී වැඩි වැඩියෙන් ආගමික කටයුතු වලටත් යන්න සිදු වුණා. මං හිටිය ආචාස ගෙයි, පිරිසන් වැඩි වගෙයි කියල මට හිතුනා. ඒ වගේම මට විවේක මදි බවකුත් වැටහුණා. නායක හාමුදුරුවන්ටත් මා මුලින් කීවේ නැහැ. දිගටම මං මෙහේ ඉන්න ඕනෑ කියලා. මා මෙහි පැමිණි මූල් කාලයේ දවසක් උන්වහන්සේ කීවා "දැන් පිරිසන් මෙහෙ වැඩියි දාන මාන එහෙමන් ආමාරුයි, ඔයා සුදුසු විවේකස්ථානයක් සොයා ගෙන ගියොත් හොඳයි කියලා". මං කීවා ඒක හොඳයි නායක හාමුදුරුවනේ කියලා. ඒ සමහම මං කීවා දානෙ නම් මට පුශ්නයක් නැහැ. පිණ්ඩපාන ගිහිල්ලා හරි ඒක මට සොයා ගත්ත පුළුවන් කියලා. දැතුන් ඕක මං කියන කොට තායක හාමුදුරුවෝ හිතාවෙනවා. දාතේ තැහැ කියලා එදා මට යන්න කීව තේද කියලා. මාස නමයක් විතර ගත වෙන කොට මං හිතුවා නායක හාමුදුරුවන්ට කළගුණ සැලකීමක් වශයෙන් මේ කාලය තුළ උපස්ථාන කළා, දැන් ඉතින් විවේකස්ථනායකට යන්න ඕනෑ කියලා.

# ඇයි එහෙම අදහසක් ඇතිවුණේ ?

කාගෙන්වත් මට මෙනත කරදයක් වුණේ තැහැ. වචනයකින් වත් මට එහෙම දෙයක් නම් වුණේ තැහැ. මගේ හාවතා පිළිබඳ දැනුම මදි, ඒක තව ටිකක් දියුණු කර ගත්තොත් හොඳයි කියලා හිතුණා. ඔය අතර මෙතත හිටිය පොඩි හාමුදුරුවොත් මෙහෙත් අස්වෙලා ගියා. දැත් ඉතිත් නායක හාමුදුරුවත්ට උපස්ථාත කරත්ත කෙතෙක් තැහැ. මේක බරපතල පුශ්තයක් වුණා. මට ඒ සියල්ල කළ හැකියි. තමුත් දිගටම උපස්ථාතය සඳහා තබා ගෙන හිටියේ අනුපසම්පත්ත-යෙක්. උපසම්පදා හික්ෂුවක් වන මගෙත් මේ කටයුතු කරවා ගත්ත තායක හාමුදුරුවත් කැමති වුණේ තැහැ. මෙතත දී මං පුවේශම් වුණා අනුපසම්පත්තයකු විසින් කළයුතු කටයුතු ඒ අයුරීත්ම කරවා දෙන්තට. කොහොම තමුත් නායක හාමුදුරුවත්ගේ කුටියට මට එන්නට සිදු වුණා. එදා සිට අද වෙනකම්ම රෑ දාවල් දෙකේම නායක හාමුදුරුවන් ළහමයි මං ඉන්නේ. වසර පහළොවක් රෑ දවල් දෙකේම නායක හාමුදුරුවන් ළහින්ම ඉන්න නිසා උන්වහන්සේගේ ජීවිතය පිළිබඳව සැහෙන අවබෝධයක් මට නියෙනවා. අපේ කලාගණධම්ම ලොකු හාමුදුරුවෝ තමයි දිගු කලක් ම නායක හාමුදුරුවන්ට උපස්ථාන කරලා නියෙන්නේ. ඒ වගේම නායක හාමුදුරුවන් ගැන හුගක් දේවල් උන්වහන්සේ දන්නවා. බුදුරජාණන් වහන්සේ හික්ෂූන් වහන්සේ නමකගේ ගුණ හොදින් දේශනාකර නියෙනවා. ඒ ගුණ නායක හාමුදුරුවන් තුළ පිරි ඉතිරි නියෙන බව පුනුකේෂ වශයෙන් මා දන්නවා.

නායක හාමුදුරුවන්ගේ පොත පත කියවීම නිසා ඒවා පිළිබඳ නරමක දැනුමක් මට ලැබී තිබුණා. ඒ අනුව නායක හාමුදුරුවන් විළිබඳ විශේෂ පරික්ෂණයකුත් මං කළා. අභිධර්මයේ මුලික කරුණු අභිධර්ම මාර්ගය වැනි පොතක් කියවන විට මට වැටහුණා, තායක හාමුදුරුවන් හොද බුද්ධිමනෙක් කියලා. එකින් එක පොත් කියවා ගෙන යාමේදී මට පැහැදිලිව වැටහුණා උන්වහන්සේ මේ අනුන්ට බණ ලියනවා, කියනවා විතරක් නෙමෙයි තමන් ළහන් ධර්මය තියාගෙන ඉන්න කෙනෙක් කියලා. විදර්ශනා භාවනාව, වන්තාලීසාකාර මහා විපස්සතා භාවතාව වගේ පොත් කියතව විට මට වැටහුණා තායක හාමුදුරුවන්ගේ ධර්මඥානය දියුණු වී ඇති බව. භාවතාවන් දියුණු වී ඇති බව. කලින් උන් වහන්සේ ගේ පොතපත කියවීමෙන් මා ලබා ගෙන සිටිය තිගමන වඩා හොදින් මට පැහැදිලි වුණා, මෙහාට පැමිණීමෙන් හා උන්වහන්සේ ළහ නැවති සිටීම නිසා. අවුරුළ පහළොහක් වගේ කාලයක් එක දිගට තායක හාමුරුවත්ට උපස්ථාත කිරීමෙන් කවදාවන් ඒ පිළිබද එපාවීමක් අපිය වීමක් ඇති වුණෙම තැහැ. ඒ වගේම එක රාතුියක් හරි මා තායක හාමුදුරුවත් ළහින් අත් වෙත්තේ මගේ මැණියත් බැලීමට යාම සඳහා පමණයි. මගේ මැණියන්ගෙ වයස දැන් අවුරුදු අසු පහක් විතර වෙනවා. කොහේ හිටියන් මං අම්ම බලන්න මාස තුන හනරකට සැරයක් නම් යනවා. මේ ගමන වුණන් මං ආවේ අම්මට ඒ පොරොන්දුව වෙලා. ඒක මං මේ දක්වා කැඩුවේ නැහැ. නායක හාමුදුරුවන් මේ තරම්ම දුර්වල තොවූ අවස්ථාවල දී මං ගමේ ගිහිල්ලා අම්මත් බලල, කලින් මගේ ලොකු හාමුදුරුවොන් දැකලා බලලා දින තුනක්වන් ගන කරලයි ළාපසු එත්තේ. නමුත් දැන් ඒක එක දවසකට සීමා කරගෙන තියෙනවා. නායක හාමුදුරුවන්ගේ අද පවත්තා දුර්වල තත්ත්වය තිසා මගේ අම්ම බලන්ත ගොහින් ඒ දවසේම ආපසු එන විදිහට දැන් වැඩ පිළිවෙල සකස් කර ගෙන තියෙනවා. නායක හාමුදුරුවන් වැඩිපුරම කාලය දැන් යොදා ගන්නේ භාවනාව සඳහා. ඇස්දෙකම නොපෙනී ගිහිල්ලා දැන් අවුරුදු අවකට කිට්ටු වෙනවා.

නායක හාමුදුරුවන්ගේ ජීවිතයේ මා දුටු විශේෂ ලක්ෂණ කිහිපයක් දැන් කියන්නම්. උන්වහන්සේ කෙනෙකුගෙන් යමක් ඉල්ලීම අතිශයින්ම පිළිකුල් කරන කෙනෙක්. ඉල්ලනව නම් ඉල්ලන්නෙ කාටවත් වැඩක් නැති ඔය කැලැ කොල වගේ දෙයක් තමයි. වෙන කිසිම දෙයක් උන්වහන්සේ කෙනෙකුගෙන් ඉල්ලලත් නැහැ. ඉල්ලන්නෙත් නැහැ. ඒවුණාට උන් වහන්සේ දීමට අතිශයින්ම පිය කෙනෙක්.

නවත් විශේෂ ලක්ෂණයක් තමයි අසරණයත්ට පිහිට වීමේ උතුම් ගුණය. දැත් තම් ඇස් දෙකම තොපෙතෙන තිසා ඒ කටයුතු අමාරුයි. ඉස්සර අසරණ අයට පිහිට වීම, සැළකිලි දැක්වීම, ඉතාමත් ම ඉහළිත් තිබුණා. නිරීසත් සතුත්ට පවා පුදුම විදිහට පිහිට වුණා. ඔය බල්ලෙක් බළලෙක් හරි පත්සලට ගෙනත් දාලා ඉත්තවා දැක්කාම උත්වහත්සේ හරි අමාරුවෙන් හැරම්ටි ගහ ගහ ගිහිල්ලා ඒ සතුත්ගේ තොරතුරු බළලා කොහොම හරි කෑම ටිකක් සපයලා දෙනවා. ඒ සතුත්ගේ සැප දුක් සොයා බලතවා. අසරණයෙක්, දුගියෙක් ඇවිත් ඉත්තවා නම් ඔහු ළහට ගිහිත් ඔහුගේ අවශාතා සොයා බලලා සම්පූර්ණ කරනවා. සමහර අවස්ථාවල තායක හාමුදුරුවෝ හැරම්ටි ගහ ගහ ඒ අය ළහට ගිහිත් ඒ අයගේ අවශාතාවය හැම්ටියක් නම් තමන්ගේ හැරම්ටිය ඒ අයට දීලා ලී කෑල්ලක් අරගෙන තායක හාමුදුරුවෝ අපසු එනවා. තායක හාමුදුරුවෝ ළහ සත්ව කරුණාව පුදුම විදිහට තියෙනවා.

උන්වහන්සේ තුළ පවතින තවත් වැදගත් ලක්ෂණයක් නම් හැම දෙනාම එක සේ පිළිගැනීම. උගත්, තුගත්, දුප්පත්, පෝසත්, කුලවත්, කුලහීත මොන තරාතිරමේ කෙනෙකු වුණත් නායක හාමුදුරුවත් පිළිගන්නේ එක සමානව. නායක හාමුදුරුවත් දකින්න බලන්න කවුරු පාවත් ඒ හැම දෙනාම එක සමාන තත්ත්වයකින් සමානාත්ම තාවයකින් යුතුවයි පිළිගත්තේ. කාටවත් කිසිම වෙනසක් නැහැ. ජනපති පාවත් අගමැති ආවත් මැති ඇමතිවරු ආවත් නායක හාමුදුරුවන්ට නම් ඒ කවුරුන් එක සමානයි. ඒ ඒ පුද්ගලයාගේ තත්ත්වයට අනුව කථා බහ කරනවා විනා වෙන කිසිදු වෙනසක් පෙන්නුම් කරන්නෙ නැහැ.

බොහෝ විට තායක හාමුදුරුවත් කියන දෙයක් තමයි ධම්මාතත්ද, මා රැස් කළ ලොකුම ධනය තමයි පිරිසිදු මහණකම කියලා. මගේ එකම ධනයත් එච්චරයි. මුල දී කොහොම වුණත් දැත් තම් උත්වහත්සේ මුදල් කියන ඒවා අළුතත්තේවත් තැහැ. හොඳට ඇස් පේත කාලෙදි වුණත් උත්වහත්සේ මුදල් පරිහරණය කළේ තැහැ. ශීලය ගැන තායක හාමුදුරුවෝ දක්වත්තේ පුදුම සැළකිල්ලක්.

විකාලභෝජන ශික්ෂාපදය අකුරටම ආරක්ෂා කරගෙන ඉන්න කෙනෙක් නායක හාමුදුරුවෝ. ගිහි පැවිදි වෙනස ඉනාම පැහැදිළිව දක්නට ලැබෙන කාරණය වශයෙන් උන්වහන්සේ නිතර කියන්නේ මේ විකාලභෝජනය යි. දානෙ වළදලා අවසන් වෙලා බීමට දෙයක් ඉල්ලන කොටත්, තැඹීලි වගේ දෙයක් දුන්නොත් ඒ එක්කම අහනවා දැන් වෙලාව කිය ද කියලා. දැන් වෙලාව දොළහ පහුවෙලා කීවොත් එහෙම නම් ඕනෑ නෑ කියනවා. ඒ වචනය කියනවා මිසක් ඊට වඩා කතා කරන්න යන්නේ නැහැ. අද වුණත් මොන තරම් බඩගින්න තිබුණත් දොළහෙන් පස්සේ පිටි කිරී ටිකක් හරී, තැඹීලි වතුර ටිකක් හරී කවදාවත් ම බොන්නේ නැහැ.

# දැන් නායක හාමුදුරුවන්ගේ ඇස් පේන්නේ නැහැ. ඒ නිසා නායක හාමුදුරුවන්ට දවල් දොළහ පහු වුණත් කෑමක් බීමක් දෙන්න පුළුවන් නේද?

දෙන්න නම් පුළුවන්. නමුන් මං ඒක කවදාවත් කරන්නෙ නැහැ. එහෙම කළොත් මං ලොකු වැරදි කාරයෙක් වෙනවා. දවල් නිදාගෙන ඉදලා ඇහැරුණාම නායක හාමුදුරුවන්ගේ කල්පනාව දැන් එළිවෙලා, උදේ කාලය කියලා. රෑ දවල් දෙක වෙන් වෙන්ව අදුනත්නෙන් නැහැනේ. ඒ නිසා ඕනෑ දෙයක් දෙන්න පුළුවන්. නමුන් මං නම් ඒක කොහොමවන් කරන්නේ නැහැ. එහෙම කළොත් මං හිතනවා ඒක නායක හාමුදුරුවන්ට කරන මහා දුෝහිකමක් කියලා. ඇස් නො පෙනෙන නිසා උදේ, දවල්. රෑ කියලා වෙනසක් නැති නිසා යමක් ඉල්ලන්න පුළුවන්. ඒ වුණන් දොළහෙන් පස්සේ විකාල

හෝජනයට ඇතුළත් වන කෑමක්, බීමක් කිසිවක් මං දීලත් නැහැ. දෙන්නෙන් නැහැ.

ඔය තම මෙහාට එත කොට තායක හාමුදුරුවන්ට හොඳට ඇස් පේතවා, කත් ඇහෙතවා යන්න එන්න පුළුවන්, පොතුත් ලියනවා. තමුත් දැත් අවුරුදු අටක විතර ඉඳලා ඒ එකක්වත් බෑ. එදා ඇස් පේන කත් ඇහෙත කාලෙයි, අදයි අතර තායක හාමුදුරුවන්ගේ පුතිපත්තිවල යම්කිසි වෙනසක් ඔයා දුටුවද ?

ඇත්තෙන් ම නැහැ. අපට විනාඩියක් උන් වහන්සේට පැයක් වගේ දැනෙනවා ඇති. නමුත් එදා වගේම අදත් පුතිපත්තිවල නම් වෙනසක් නැහැ. කථා බහේ වෙනසක් නැහැ. මේ තත්ත්වය නම් මහා පුදුමයි. මේ පංචස්කන්ධයෙන් මේ සංසාර දුකින් මේ ජීවිතයේ දීම මිදෙන්න ඕනෑ කියන අදහසින් උන්වහන්සේ මේ මොහොතෙත් කිුයාත්මක වෙනවා. සමහරවිට මහා රාතියේ පවා උත්වහත්සේ තමත් වහත්සේට අවබෝධ වෙච්ච ධර්මය ගැන කථා කරලා මට කියනවා. සාමානෳයෙන් උන් වහන්ස්ට නින්ද යාම අඩුයි. නමුත් නායක හාමදුරුවෝ කියනවා "මට තින්ද නො ගියාට මං මේ ඉන්නේ කාම විතර්ක වලින් නෙමෙයි. මේ ඉන්නේ ධර්ම සංඥාවකින් කියලා. දවසක් රාතුියේ මට කතා කරලා නායක හාමදුරුවෝ කීවා ධම්මානන්ද, අද රාතිුයේ දූඃඛ සතෳය පිළිබඳ වැටහුණු කාරණා පොතක් වශයෙන් ලිව්වොත් පිටු පත්දාහක් විතර වෙයි. එහෙම ලිව්වොත් මං කලිත් ලියා තිබෙන වතුරාර්ය සතා කියන පොත මොකක් ද කියලා ඔය ඇත්තත්ට හිතෙත්ත පූළුවත්." මේ තත්ත්වයෙත් ඉඳගෙනත් මේ ධර්මය ගැඹුරින් සිහිපත් කරන එකයි උන්වහන්සේ කරන්නේ. වතුර ටිකක් ඉල්ලනවා. ඒ එක්කම පඩික්කමක් ඉල්ලනවා. ඒ එක්කම තුවායක් ඉල්ලනවා. ඇස් නොපෙනීම නිසා අපි කරන වැඩ නො පෙනෙන තිසයි මේ ඉක්මතට එහෙම ඉල්ලත්තෙ වයසට යාමත් සමහ මතකය තම් අඩු වන බවක් පේනවා. නමුත් ගුණ ධර්මවල පුතිපත්තිවල නම් කිසිම වෙනසක් මේ දක්වාම දකින්නට නැහැ.

තායක හාමුදුරුවන්ට තියෙනවා ලැබීමේ මහා වාසනාවක්. අවශා දෙය ලැබීමේ පිනක් තියෙනවා. සමහර කාරණා මට කියන්න තරමට මනක නෑ. දවසක් නායක හාමුදුරුවන්ගේ දකුණු අතේ ඇහිල්ලක් දවල් 10.30 ට පමණ පිහියට කැපුනා. බෙහෙන් දාලා ඇහිල්ල බැඳ

ගත්තා. දැත් ඉතිත් තායක හාමුදුරුවන් කල්පතා කරතවා. මේ ඇහිල්ලන් බැඳගෙන දානේ වළදන්නේ කොහොමද කියලා. අද බන් තොවළදා පාත් කැල්ලක් වැළදුවොත් හොදයි කියලා හිතා ගෙන තියෙනවා. ටික වෙලාවක් යන විට කවදාවන් නොදුවූ නොහඳුනන මනුජ්යයෙක් ඇවිදින් නායක භාමුදුරුවන්ට පාන් ගෙඩියක් පිළිගන්නලා ගියාල. ඒක පුදුම සහගත දෙයක්. දවසක් තායක හාමුදුරුවෝ කල්පතා කළා අද මට අමු ගස්ලබු ටිකක් තම්බා ගෙන වැළඳුවොත් හොඳයි කියලා. ඒක මට කථා කරලා කීවා. මං වට පිට බැලවා. අමු ගස්ලබු තියෙනවද කියලා. නමුත් ඒ දිනවල පන්සලේ ගස්වල ගස්ලබ තිබුණෙ නෑ. ඔන්න ටිකක් වෙලා යන කොට දසසිල් මෑණි කෙතෙක් අමු ගස්ලබු ගෙඩි තුනක්ම අරගෙන එනවා. ගෙනත් නායක හාමුදුරුවන්ට පිළිගැන්තුවා. ඉදෙන්න ලකුණුක්වන් නැති අමු ගස්ලබු ගෙඩි තුනක් ඒ අය ගෙනාවේ. පුදුමයි ඒ සිද්ධිය. ඔය වගේ ම දවසක් කවුරු හෝ වෙද මහත්මයෙක් කියලා, මට අද කංකුං වැඤ්ජනයක් වැළඳුවොත් හොඳයි කියලා., හිතත් ඉත්ත කොට එදා දාතෙට හොඳට කංකුං වැක්ජනයක් ලැබුණා.

නායක හාමුදුරුවන්ට අවුරුදු අනුව සම්පූර්ණ වන දවසේ උන්වහන්සේත් සමහ කථා බහ කරලා තීරණයක් කර ගත්තා තිස් නමකට දානයක් දෙන්න. දානෙට පිරිකර වශයෙන් සිවුරු පූජා කරන්නන් තීරණය කර ගත්තා. ඔය වෙන කොට නායක හාමුදුරුවන්ට හම්බ වෙච්ච සිවුරු කීපයකුත් තිබුණා. ඔය දවස්වල තායක හාමුදුරුවත් බලන්න විශේෂ කවුරු හරි එනව නම් ගෙනාවේ නායක හාමුදුරුවන් බලන්න. මීට කලින් කවදාවන් ඇවින් තිබුනේ නැහැ. ඒ වෙන කොට අපි තීරණය කරලා තිබුණා කපු රෙදි වලින් මැසූ එක වගේ සිවුරු ටිකක් පූජා කරමු කියලා. ඒ මහන්තයන් නායක හාමුදුරුවන් බලන්න ආවේ ඒ වගේ සිවුරක් අරගෙන. ඒ වගේම සිංහල අවුරුදු කාලෙට තායක හාමුදුරුවන්ට වඩා වැඩි මහල් හාමුදුරුවරු බැලීමට යාමේ සිරිතක් තිබුණා. අපවත් වූ ගෝනපොල පන්සලේ තායක හාමුදුරුවෝ, ඔලකොටුවේ ධම්මාතත්ද ලොකු හාමුදුරුවෝ දිනක් උන්වහන්සේ බැලීමට යෑමට සූදානම් වෙලා ලොකු මාමයිට් එකකුයි, කුීම් කුැකර් බිස්කට් එකකුයි, එක පාර්සලයකට ගන්නා. මේ වගේම එකක් අතික් තායක හාමුදුරුවත්ටත් තිබුණොත් හොඳයි කීවා. ඉති॰ ටික වෙලාවකින් අවුරුද්දට නායක හාමුදුරුවෝ බැලීමට

දාපු හාමුදුරු කෙතෙක් ගෙතාවේ එවැතිම පාර්සලයක්. තායක හාමුදුරුවත්ට තියෙනවා අවශා දේ ලැබීමේ මහා වාසතාවක්.

තවත් විශේෂම කරුණක් තමයි තායක හාමුදුරුවත් ගේ තිබෙත පුාර්ථතාව. බොහෝ දෙතෙක් හිතත්තේ තායක හාමුදුරුවෝ ලොව්තුරා බුදුබව පුාර්ථතා කරත කෙතෙක් කියලයි. නමුත් තායක හාමුදුරුවත්ගේ පුාර්ථතාව, අරමුණ වී තිබෙත්තේ කොහොම තමුත් මේ ජීවිතයේදීම මේ පංචස්කත්ධය අවසත් කර දැමීමටයි. උත්වහත්සේ උත්සාහ ගත්තේ ඒ සඳහායි. ඒ සඳහා තමයි මගේ මේ උත්සාහය කියලා තිතරම උත්වහත්සේ කියතවා. උත්වහත්සේ තිතරම තිලක්ෂණය මෙතෙහි කිරීමෙන්, වැඩිම කාලයක් ගත කරන්තේ ඒ වෙනුවෙන්.

තවත් නායක හාමුදුරුවන්ගේ විශේෂ දෙයක් තමයි කෙනෙකගේ තිබෙන අගුණවලට වඩා තියෙන එකම ගුණය හෝ සිහිපත් කිරීම හා **සෙවීම**. අගුණ දහසක් තිබුණත් ඒ සියල්ල අයිත් කරලා එකම ගුණයට සළකන්න උන්වහන්සේ උන්සාහ ගන්නවා. ඒ දවස්වල නායක හාමුදුරුවෝ පිට දාන වලටත් වඩින බව මා කලිනුත් කීවා. ඒ වැඩියාම නායක හාමුදුරුවෝ බණ කියන අවස්ථාවලදී නිතර කියන එකක් තමයි මේ ගිහි ගෙයින් වෙන් වෙලා මහණ වෙනවා කියන එකම මහා දුෂ්කර වැඩක් බව. ලෝකයේ වැඩි දෙනෙකුට ඒක කරන්න බැ කියලත් උත්වහන්සේ කියනවා. ඒ නිසාම එයා ලෝකයාගේ පුද සත්කාර ලැබීමට සුදුස්සෙක් වෙනව කියලත් කියනවා. එහෙම කියන්නේ මේ සංඝයාගේ ගුණ පැහැදිළි කරල දෙන්නයි. ඒ වගේ අවස්ථාවල උන් වහන්සේ කියනවා තමන්ගේ වටිනා ලස්සන කෙස් ටික ගාලා ඉදීමත් පැවිද්දකුගේ විශේෂ ගුණයක් වශයෙන්. ගිහියෙකුට වඩා පැවිද්දකුගේ තියෙන ගුණ මේ වගේ සුළු කාරණා පවා අරගෙන විස්තර කොට කියනවා. ඔය භික්ෂුන්ට දුශ්ශීල කථා කියන අයටත් හොඳට තේරුම් යන විදිහට කරුණු කියලා දෙනවා. වෙන අය වගේ වෙනත් පැත්තකට බණ කියලා මිනිසුන් නොමහ යැවීමක් නායක හාමුදුරුවන් කරන්නේ නැහැ. අගුණ කොච්චර තිබුණත් නායක හාමුදුරුවන් නිතර කරන්නේ තියෙන එකම ගුණය ඉස්මතු කොට කථා කිරීමයි. ඒක මහා සත් පූරුෂකමක්. තායක හාමුදුරුවත් ඒ ඒ අවස්ථාවල කියු සමහර වැදගත් කාරණා ටිකක් දින වකවානු අනුවම මම ලියා ගෙන තියෙනවා.

#### 1985.02.03 ço

"මට තුවමත් පොත් ලියන්න පුළුවන්. කරගෙන යන භාවනා ආදියට බාධාවක් වන නිසා ඒකට ලෑස්ති වෙන්නේ නැහැ. මට වයස 88 ක් විතර වෙනවා."

#### 1986.04.13 co

්වෙත අයට වගේ මට මරණය ගැන ශෝකයක් බියක් ඇත්තේ තැහැ. මං එය සතුටින් පිළිගත්න ලෑස්ති වී ඉන්නේ.

#### 1988.05.03 දා

"මගේ පොත් ලිවීමත්, භාවතාවත් දෙකම එකයි. පොත් ලීවෙත් මේ සියලු වැඩ කරන ගමන්. භාවතාවත් එහෙමයි. ඉඩ ලැබෙන හැම විටම භාවතාවත් කරනවා"

### 1992.07.09 දා උදේ

"ඊයේ රානියේ මට දුක්ඛාය\$ සනෳය ගැන අවබෝධ වෙච්ච කාරණා පොතක් වශයෙන් ලීවොත් ඒක පිටු පත්දාහක් විතර වේවි".

#### 1993

"මගේ ඇස් දෙක පේනව නම් මෙහෙම නිදා ගෙන වුණන් අනුන්ට පොත් කියා දීමෙන්, ධර්මය පැහැදිලි කර දීමෙන්, සේවයක් කරන්න පුළුවන්."

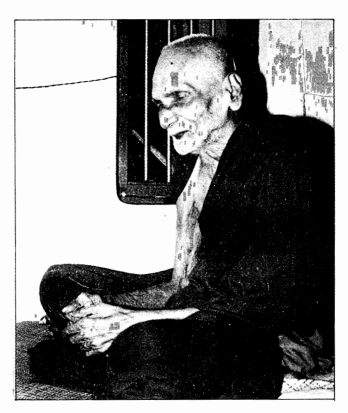
මෙතන දී මම විශේෂ දෙයක් කියන්නම්. තායක හාමුදුරුවන්ගේ ඇස් දෙක පෙනෙනවා නම් උන්වහන්සේගේ ශරීර සෞඛ්‍යය මීට වඩා හුහක් වෙනස් වෙනවා. තවමත් උන්වහන්සේගේ අදහස තියෙන්නේ අනුත්ට සේවයක් කිරීමටයි. කරණීය මෙත්ත සූනුයේ සදහන් වන ලක්ෂණ බොහොමයකින් සම්පූර්ණ වී ඇති ජීවිතයක් වශයෙන් මට මහා නායක හාමුදුරුවන් හඳුන්වා දෙන්න පුළුවන්. සංසාරය ගැන කළකිරීලා සසරින් එතර වීමට, දුකින් මිදීමට උත්සාහ දැරූ අතීත මහ යතිවරයන්ගේ උදාර වරින සිහිපත් වෙනවා, මහා නායක හාමුදුරුවන් ගේ වරිතය දෙස බැලවහම.

මහා නායක හාමුදුරුවන්ගේ පොත පත කියවීමෙනුන්. වසර පහදොවක් වැනි දිගු කලක් අගු උපස්ථායකයා වශයෙන් දිවා රැ දෙකේම ළහම සිටීමෙනුත්. ඔය ඇත්තට කියන්න පුළුවන්ද රේරුකානේ චන්ද වීමල මහා නායක හාමුදුරුවන් ආධෳාත්මික වශයෙන් යම් විශේෂ තත්ත්වයකට පත්වෙලා සිටීන උතුමෙකු කියලා.

එහෙම සම්පූර්ණයෙන් ම කියන්න බැරි වුණන් නායක හාමුදුරුවෝ සාමානෳ පුද්ගලයකු නොවන බව නම් මට විශ්වාසයි. මට ඒක එහෙම කියන්නන් පුළුවන්. උන්වහන්සේ ඉතාම දුර්වල වෙලා, ලෙඩ වෙලා ඉන්න අවස්ථාවල දී උන්වහන්සේගේ සිත විමසා බැලීමට මාන් සෑම උන්සාහයක්ම ගන්නා. ගන්නවා. ඇහැ ඔපරේෂන් කරලා ඉන් පසුව ආහාර ගන්නන් බැරුව නායක හාමුදුරුවෝ බරපතල අපහසුනාවයකට පත් වුණා. මට මතකයි ඒ හේතුවෙන් වෙන වෙන රෝගන් හැදුණා. හුහක් අමාරු වුණා. මං ඒ වගේ අවස්ථා වලදී නායක හාමුදුරුවන්ගෙන් විමසුවා කොහොම ද නායක හාමුදුරුවනේ කියලා. උන්වහන්සේ පුකාශ කළේ ධම්මානන්ද මං එබළු බොහෝ අවස්ථාවල දී නිවනට සිත යොමු කර ගන්නවා කියලයි.

# උපපාදෝ හුයං - අනුපපාදෝ බේමං උපපාදෝ දූකිං - අනුපපාදෝ සුබං

ඔය වචන තමයි උන්වහන්සේ ඒ වෙලාවට කියන්නේ. ඉපදීම බයක්. නූපදීම තමයි ශාන්තිය. හය නැති බව. එබළු දුර්වල අවස්ථා වලත් අන්න ඒ වගේ සිතුවිලි තමයි උන්වහන්සේගේ සිතට එන්නේ. ඉතින් එබළු අවස්ථාවලදින් නිරෝධයට නිවතට සිත යොමු කර ගැනීම විශේෂ පුද්ගලයකුගේ ලක්ෂණයක් නේද ? නායක හාමුදුරුවෝ තිතර කියනවා මං මේ පින් දහම් කරන්නේ අනාගත එලයක් බලාපාරොත්තුවෙන් නොවන බව. මට එහෙම මුකුත් පුාර්ථනාවක් නැහැ කියලා. ඒ කියන එකේ තේරුම පින් පව්වල විපාක පිළිබඳව නොවෙයි, උන්වහන්සේගේ එකම බලාපොරොත්තුව මේ හවයේදීම සංසාරය කෙළවර කර ගැනීමයි. ඒ වගේ කෙනෙකුට යම් විශේෂ තත්ත්වයක් තෑ කියලා කියන එකත් අමාරුයි. පැහැදිළිව මට කියලත් තෑ. එහෙම කියන්නෙත් තෑනේ. නමුත් මට එහෙම හිතෙනවා. දැන් අවුරුදු හතක් අවක් විතර මේ දුර්වලතාවයෙන්මයි නායක හාමුදුරුවන් ඉන්නේ. ඒ නිසා සිතිවිලිවල විශාල වෙනසක් ඇති



සියවස අබියස . . .

වෙත්ත ඕතෑ තේද ? තමුත් එහෙම බවක් පෙතෙත්තට තැහැ. අවුරුදු දෙකකට විතර කලින් දවසක් අංශබාග රෝගයට එත්ත වගේ තිබුණා. දවසක් උදේ තමයට විතර කට පැත්තට ඇදවෙලා කථා කර ගත්ත බැරීව වගේ අපහසුතාවක් ඇති වුණා. තායක හාමුදුරුවෝ මට කියා තිබෙතවා ඒ වගේ තත්ත්වයක් ඇති වුණොත් කලබල වෙත්තත් එපා, එකවරම බෙහෙත් කරත්ත සූදාතම් වෙත්තත් එපා කියලා. ඒ දේ වෙත්ත ඉඩ දෙත්ත කියලයි මට කියලා තියෙන්නේ. ඒ තිසා එදා මං අමුතු බෙහෙතක් තොදී කලබල තොවී උණු වතුර

ටිකක් අරගෙන, ඉහුරු ටිකක් අරගෙන සුළු දෙයක් විතරක් කළා අන්ත එදා ඉඳලා යමක් ඉක්මනට ඕන ගතිය නැතිනම් ඉක්මනට අමතක වන ස්වභාවය වගේ දෙයක් තියෙනවා. නමුත් පුකටව පෙනෙන වෙනසක් නම් නැහැ.

නායක හාමුදුරුවන්ගේ පොත් වලින් මේ රටට සිදු වූ සේවය අති විශාලයි. ඒ පොත් නිසා සිදු වූ සේවය ගැන මට ලැබුණු අත්දැකීම් කිහිපයක් මං මෙනන දී කියන්නම්. මේ පොත් නිසා විශාල පිරිසක් ධර්මාලෝකය ලබා ගෙන තිබෙනවා. එන යන අයගෙනුත්, එක එක්කෙතා එවන ලියුම් වලිනුන් මේ කාරණය හොදට පැහැදිලි වෙනවා. තොමහට ගිය සැහෙන පිරිසක් සුමගට හැරිලා තියෙනවා. මගේ අත් දැකීමෙන් මට එය කියන්න පුළුවන්. දවසක් මාතර පැත්තේ මහත්මයෙක් ඇවිදින් නායක හාමුදුරුවන් මුණ ගැහිලා වැන්දා. නායක හාමුදුරුවෝ ඇහුවා කුඩුදු කියලා. ඒකට එයා උත්තරයක් දුන්නේ නැහැ. උන්තර නොදී එයා කීවා, නායක හාමුදුරුවනේ, මං ඉස්සර සවුත්තු මිතිහෙක්. ඔබ වහත්සේ තිසා, ඔබ වහත්සේගේ පොත් තිසා මං මිතිහෙක් වුණා. මං එයාගේ තම කියන්නේ නැහැ. ඒක මගේ එක අත්දැකීමක්. තවත් එකක් කියන්නම්. එයා අද කොළඹ ලොකු මුදලාලි කෙනෙක්. කලකට පෙර එයා හයානක දෙයක් කරන්න අර අදිමිත් ඉදලා එයාගේම මාමණ්ඩිගේ පොත් සාප්පුවට ගිහිත් තියෙනවා. ඩැයිවර්ට කාර් එක අරන් එන්න කියලා එහාට මෙහාට ඇවිදින අතරෙයි මේ පොත් සාප්පුවට ගොඩ වුණේ. පොත් සාප්පුවේ -තියෙන පොතක් අරගෙන ඒක පෙරළලා බලන විට එයාට පෙතුණ මේකේ මේ ලියලා තියෙන්නේ තුමන් කරන්නට යන භයානක අපරාධය ගැනයි කියලා. එක පාරටම ඔහුගේ සිත වෙනස් වුණා. වෙනස් වෙලා ඒ පොතන් අරගෙන ගියා කාමරයට. ගිහින් දොරන් වහගෙන පොතු සම්පූර්ණයෙන් ම කියවා අවසන් කළා. පොතු කියවා අවසන් වෙන කොට අර කළින් තිබුණු ඔක්කෝම අදහස් වෙනස් වෙලා. ඒ වෙන කොට කලිසම් කමිස ඇත්ද ඔහු ජාතික ඇඳුම අදිත්ත පටත් ගත්තා. ඔහු කීවා රේරුකාතේ තායක හාමුදුරුවෝ තැතිනම් අද මා ජීවතුන් අතර නැහැ කියලා. එතකොට නොමහට යන්න ගිය කෙතෙක් නායක හාමුදුරුවන්ගේ චතුරාර්ය සතෳය පොත නිසා සුමහට හැරුණා.

මං එක දවසක් අම්මා බලන්න ගමට යන කොට මං ගිය බස් එකේ ඉස්සරහ සීට් එකේ පොඩි හාමුදුරුවරු දෙනමක් වාඩි වෙලා හිටියා. ඒතිසා මං දෙවන සීට් එකට ගියා. බස් නැවතුම් පලක නනර කළාම අර එක හාමුදුරු නමක් එක්ක මං කථා කළා. කොහේද වැඩ ඉන්නේ කියලුන් මං ඇහුවා. එනකොට කීවා ලණුගල කියන ගමේ පත්සලේ කියලා. මගෙන් ඇහුවා මං කොහේ ද ඉන්නේ කියලා. මං ඇතුවා ඔයා දන්නව ද රේරුකානේ නායක හාමුදුරුවන් ගැන ? මං මොකද දන්නේ නැන්නේ. රේරුකානේ නායක භාමුදුරුවෝ නිසයි මං අද ජීවත් වෙන්නේ කියලා ඒ ඇත්තා කීවා. මං ඇහුවා ඒ මොකද කියලා. "මං මගේ ගුරු භාමුදුරුවොත් එක්ක තරහ වෙලා මැරෙත්තම කියලා හිනාගෙන උපවාසයක් කළා. එහෙම කරන ගමන් මට හිතුණා නායක හාමුදුරුවන්ගේ වතුරාර්ය සනෳය කියන පොත බලන්න ඕනෑ කියලා බැලවා. උපවාසය මං නතර කළා. මගේ අදහස් වෙනස් වූණා. අදත් මං මගේ ගුරු භාමුදුරුවත් සමභ සමගියෙන් සතුටෙන් ඉන්නව කියලා, ඒ ඇත්තා කිව්වා. තොමහට යන්නට සුදානම් වූ කෙනෙකු සුමභට හැර වීමේ පුදුම ශක්තියක් මේ පොත් වල තියෙනවා.

කිරුළපතේ ඉන්නවා හොද නාවික ඉංජිනේරු මහන්මයෙක්. ලෝකයේ ම ගිහිල්ලා නාවික ඉංජින්රු විදුහාව හොඳට ඉගෙන ගන්නු කෙනෙක්. ඒ වගේම ලෝකයේ කරන්න පුළුවන් බොහෝ දේවල් කරලා, කාලා, බීලා, තටලා සතුටු වෙච්ච කෙතෙක්. පසුව තායක හාමුදුරුන්ගේ පොත් පත් කියවත්ත පටත් ගත්තා. දවසක් මෙහාට පැවිදින් කීවා මට මගේ ජීවිතය මොකක් ද කියලා නේරුම් ගන්න බැරිවයි හිටියේ. රේරුකානේ නායක හාමුදුරුවන් ගේ පොන් කියවීමෙන් ජීවිතය කියන්නේ මොකක්ද කියලා තේරුම් ගන්න බව ඔහු කීවා. ඒ මහත්මයා මේ ළහදි හමු වෙලා මට විශේෂ කාරණයක් කිව්වා. "හාමුදුරුවනේ, මං ඉන්න පැත්තෙ ඉන්නවා මිනී මැරුම් කිහිපයකට සහභාගි වෙලා තුන් හතර සැරයක් හිරේ ගිහිල්ලා ආපු මනුස්සයෙක්. මිනිහා දිහා බැලුවහමන් බය හිතෙනවා. දවසක් මං සුවිසි මහ ගුණය කියන පොත කියව කියව ඉත්ත කොට මේ මිතිහා මා ළහට ඇවිදින් ඇහුවා "මහන්නයෝ මොකක් ද ඔය කියවන පොන කියලා. මේ බුද්ධාගමේ පොතක් කියවනවා කියලා මං කිව්වා. මටත් දෙන්න බැරිද මහන්නයෝ ඔය පොනක්. කනා කරන කොටත් බය හිතෙනවා. මේක ඉතින් දෙන්නන් අමාරුයි. කමක් නෑ ඉතින් දෙන්නම් කියල කීවා. මිනිහ පොතු අරන් ගියා. මං ටිකක් හොයලන් බැලවා

මේ පොත අරත් ගිහිත් මිතිහ මොතව කරනවද කියලා. දවස් කිහිපයක් යන කොට මේ මිතිහ මේ පොත හය වරක් කියවලා අවසත් කරලා. දවසක් පොතන් අරගෙන ඇවිත් මිතිහ කියනවා මහත්තයෝ මෙව්වා දන්නවා නම් අපි මෙහෙම විතාශ වෙනවද ? මේ වගේ අමතුස්සකම් කරනවද කියලා. ඒ විතරක් නෙමෙයි ඒ මතුස්සයා ඉන් පස්සේ ඒ මහත්තයටත් උපදෙස් දෙන්න පටත් ගත්ත කියලා එයා මට කීවා. ඕක විශේෂම කාරණයක්. නොමහට හැරිව්ව බොහෝ දෙනා මේ පොත් කියවීමෙන් සුමහට හැරිව්ව අවස්ථා තවත් බොහෝ තියෙනවා.

තවත් එක් කාරණයක් තමයි මේ පොත් කියවීම තිසා ශුද්ධාව තැති අයගේ ශුද්ධාව වැඩි දියුණු වීම. ඒ වගේ අය හරියට ලියුම් එවා තිබෙනවා. සමහර දෙනා තමන්ගේ ශුද්ධාව වැඩි දියුණු වීම තිසා ශිහි ජීවිතය අත් හැරලා පැවිදි වෙච්ච අවස්ථාත් තියෙනවා. පාතදුරේ අරියටම්ම හිමියත්ගේ පැවිද්දටත් තායක හාමුදුරුවත්ගේ මේ පොත් විශාල වශයෙන් හේතු වුණා.

ඒ විතරක් තෙමෙයි මේ රටේ අද වැඩ ඉත්ත ධර්ම කථිකයන් වහත්සේලාත් තායක හාමුදුරුවත්ගේ පොත් වලිත් ලැබුණු මහත් පුයෝජනය ගැන මෙහාට පැමිණීලාම පුකාශ කරන අවස්ථා තියෙනවා. කොටුගොඩ ධම්මාවාස අනුතායක ස්වාමීන්දයන් වහන්සේ මහාචාර්ය බෙල්ලන්විල වීමලරතන ස්වාමීන්දයන් වහන්සේ, මාදුළුවාවේ සෝගිත ස්වාමීන්දයන් වහන්සේ,ආචාර්ය හොරණ වජ්රඤාණ නායක ස්වාමීන්දයන් වහන්සේ වැනි දැන උගත් දේශකයන් වහන්සේලා බොහෝ අවස්ථාවල නායක හාමුදුරුවන්ගේ පොත් ගැන වර්ණනා කරනවා.

අවුරුදු දහයකට විතර කලින් දවසක් **ජයන්ත කැලේගම** කියන මහාචාර්යතුමා මෙහාට ආචා. එයා ඇවිත් කීවා "මං ස්විට්සර්ලන්තයට යන්න සූදානම් වෙලා එහේ ගිහිල්ලා දහම් පොත් පත් ටිකක් කියෙව්වොත් හොඳයි කියලා හිතාගෙන කියවන්න සුදුසු දහම් පොත් පත් මොනවා ද කියලා විමසීමට **යක්කඩුවේ තායක හාමුදුරුවන්** ළහට ගියා කියලා. "ගිහිල්ලා ඇහුවා හාමුදුරුවනේ අපටත් දැන් බුද්ධාගම ගැන ඉගෙන ගත්තොත් හොඳයි. ඒ සඳහා කාගේ පොත් පත් කියෙව්වොත් හොඳ ද කියලා. "මහත්තයෝ පොත් නම් තියෙනවා. නමුත් කියන්න බයයි. එක නැතක් තියෙනවා එතන කියන්න බය නැහැ. එතන තමයි පොකුණුවිට. රේරුකානේ මහා නායක හාමුදුරුවන්ගේ පොත් කියවත්ත කියලා කිව්වා. ඉතින් ඒකත් අහගෙන එන ගමන් ඒ මහත්තයා **මහාචාර්ය වල්පොල රාහුල** හාමුදුරුවන් ළහටත් ගිහින් තියෙනවා. උන් වහන්සේ ගෙනුන් විමසුවාම උන්වහන්සේත් ඒ වගේම පුකාශ කළ බව ඒ මහත්මයා කිව්වා. ඊට පස්සේ **අකුරැටියේ අමරවංශ** තායක හාමුදුරුවන් ලභටන් ගිහින් වීමසූ බව කීවා. ඒ නායක හාමුදුරුවොත් කීවේ කලින් හාමුදුරුවරු කියපු දේමයි. මෙව්වර මහා පඩිවරු වර්ණනා කරන මේ හාමුදුරුවන් දකින්න යන්නම ඕනෑ කියලා තීරණය කරලා මෙහාට ආ බව **කැලේගම මහත්මයා** කීවා. ඇවිත් කථා බහ කරලා පොත් ටිකක් අරගෙන ගියා. මං මේ කියන්නේ මේ රටේ මහා පඩිවරු නායක හාමුදුරුවන්ගේ මේ පොත් ගැන වර්ණතා කරන හැටි. මං දවසක් ගියා මාවිත්තර පන්සලේ බණකට. එදා මට මුණ ගැසුණා වේඩරුවේ අනෝමදස්සී අනුනායක ස්වාමීන්දුයන් **වහන්සේ**. උන්වහන්සේ ඇහුවා මං කොහේද ඉන්නේ කියලා. මං ඉන්නේ පොකුණුවිට රේරුකානේ වන්දවීමල නායක හාමුදුරුවන් ලභ බව කීවා. එතුන්දී උන්වහන්සේ මට කීවා මං මේ දවස්වල රේරුකානේ වන්දවීමල නායක හාමුදුරුවන්ගේ විදර්ශනා භාවනා කුමය කියන පොත කියවමින් තමයි ඉන්නේ කියලා. ඒක හරි වටිනා පොතක් බව උන්වහන්සේ කීවා. මං මෙව්චර දුරට කීවේ නායක හාමුදුරුවන්ගේ පොත් වලින් කෙරුණු සේවය පිළිබඳව මගේ අත්දැකීම් ටිකක්. නායක හාමුදුරුවන්ගේ පොත්වලින් මේ රටේ හික්ෂූන් වහන්සේලාටන් ගිහි බෞද්ධ ජනනාවටන් සිදු වූ සේවය වචන වලින් විස්තර කරන්න පුළුවන් එකක් නෙමේ.

තායක හාමුදුරුවත් බලන්න තොයෙක් දෙනා එනවා. ඒ එන අය තොයෙක් දේවල් මගෙන් විමසනව. නායක හාමුදුරුවන්ට අවශා දේත් තිතර තිතර විමසනවා. ඇත්තෙන්ම නායක හාමුදුරුවන්ට අවශා දෙයක් නැහැ. කියන්න දේකුත් නැහැ. ඔය තියන ආවාස ගේ දාන ශාලාව අළුත්වැඩියා කළේ නායක හාමුදුරුවන් බලන්න එන යන අයගේ ආධාර උපකාර වලින්. නායක හාමුදුරුවන්ට මොනවද ඕනෑ කරන්නේ කියලා අහන අයට උන්වහන්සේට විශේෂ දෙයක් අවශා නැත. කැමති නම් මේ පිංකමට සහභාගි වන ලෙස කියනවා. එහෙම තමයි ආවාස ගේත්, දාන ශාලාවත් ලක්ෂ දෙකහමාරක පමණ වියදමකින් මාස 5 ක් ඇතුළත පුතිසංස්කරණය වුණේ. මේ දුර්වල

නත්වයෙන් වැඩ ඉන්න මහා නායක හාමුදුරුවන්ගෙන් මං ඇහුවා මේ දිරාපත්ව ඇති අවාස ගෙයන්, දාන ශාලාවන් හදන්න ද කියලා. එතෙන්දි නායක හාමුදුරුවන් කීවේ කෝ ඉතින් ඕව හදන්න අපට සල්ලි කියලා. වැඩ අවසන් වූ බව කීවාම උන්වහන්සේන් සතුටු වුණා.

දැන් මේ අළුතින් හදුන ධර්ම ශාලාව ගැන බලමු. දැනට මේ ගොඩනැගිල්ලට රුපියල් විසිපන් ලක්ෂයක් විතර ව්යදම් වෙලා තියෙනවා. මේ වගේ වැඩක් මේ ගමේ දායක දායිකාවන්ට පමණක් කරන්න අමාරුයි. මහානායක හාමුදුරුවන් බලන්න එන අයගෙනුන් හුහාක් ආධාර ලැබෙනවා. මේ අළුත් ධර්ම ශාලාව හැදීමට මූලින්ම අදහසක් ඉදිරිපත් කළේ **හේත්ගොඩ කලනණධම්ම ලොකු හාමුදුරුවෝ**. ඒකටත් විශේෂ කාරණයක් යෙදුණා. වසර කිපයකට පෙර මේ පන්සලේ දහම් පාසැලේ තෑගි බෙදා දීමේ උත්සවයක් තිබුණා. ඒ උන්සවය තිබුණෙ අර පරණ ධර්ම ශලාවේ. එදා ආව සෙනහට ඒ ශාලාව කොහෙත්ම ඉඩකඩ පුමාණවත් වුණේ නැහැ. එතෙත්දි තමයි කලාාණධම්ම ලොකු හාමුදුරුවත් අදහසක් ඉදිරිපත් කළේ, ඒ පරණ ශාලාවම ටිකක් ලොකු කරමු කියලා. නමුත් ගැහ නිර්මාණ ශිල්පීන් උපදෙස් දුන්නා ඒ වැඩේ එව්වර සාර්ථක වැඩක් නෙමෙයි කියලා. අන්තිමට තීරණය වුණා අළුත් ධර්ම ශාලාවක් හදමු කියලා. මේ අළුත් ධර්ම ශාලාවට ප්ලෑන සකස් කළේ මහා නායක හාමුදුරුවන්ට ඉතාම හිතවත් බත්තරමුල්ලේ උපසේත කියන ඉංජිතේරු මහත්තයයි. එයාම තමයි මේ අළුත් ධර්ම ශාලාව **ශු වන්දවීමල සද්ධර්ම සාගර ශාලාව**". කියල නම් කළේ. උපසේන මහත්මයා හරිම ශුද්ධාවන්න කෙතෙක්. ඒ මිසක් මේ අඑත් ශාලාව මහාතායක හාමුදුරුවත්ගේ අදහසක් අනුව කෙරෙන එකක් නෙවෙයි. නමුන් උන්වහන්සේන් මේ ගැන සතුටු වන බව මා දන්නවා. මේ ධර්මශාලාවේ වැඩ ඉක්මණින් අවසන් වෙනවා දකින්නන් උන්වහන්සේට ඕනෑකම තියෙනවා.

# මහානායක හාමුදුරුවන් ලෙඩ රෝග වලට පුතිකාර ගැනීමේ යම්කිසි විශේෂත්වයක් තියෙනවාද ?

කොහොම වුණත් තායක හාමුදුරුවත් බෙහෙත් හේත් ගැනීම අඩුයි. සාමාතාෳ සුළු අසතීපයකට උත්වහත්සේම දත්තා බෙහෙත් තමයි බොහෝ විට ගත්තේ. වෙද පොත් කියවීම තිසා ඒ ගැන හොඳ දැතුමකුත් උත්වහත්සේට තියෙනවා. ජොතීර් විදහාවත් දත්තවා.

නායක හාමුදුරුවන්ගේ ධාරණ ශක්තිය පුදුම එලවන සුඑයි. උන්වහන්සේට අමුතුවෙන් පාඩම් කිරීමක් අවශා වන්නේ ම නැහැ. පොත් කියවගෙන යන විට ඒක උන්වහන්සේට කට පාඩම් හිටිනව. ඒ නිසා පොත්පත් කියවීමෙන් උන්වහන්සේට බෙහෙත් හේත් ගැනත් හොඳට මතක තියෙනවා. ටිකක් අමාරු ලෙඩක් හැදුනොත් විතරයි වෛදාවරයකු සොයා ගෙන ගිහින් බෙහෙන් ගන්නේ. මුල් කාලයේ බෙහෙන් ගන්න තරමට ලෙඩක් දුකක් උන්වහන්සේට හට ගන්නේම තැහැ. දැන් නමයි ඉතින් ඔය එක එක බෙහෙන් පාවිච්චි කරන්නේ. ඒකටත් හේතුවක් තියෙනවා. මහා තායක හාමුදුරුවත්ගේ පොත් පන් කියවු වෛදෳවරු බොහෝ විට උන්වහන්සේ බලන්නන් එනවා. ඇවින් උන්වහන්සේව දැකලා බලලා ඊළහට ශාරීරික තන්ත්වයන් පරීක්ෂා කරලා බලනවා. ඒ අනුව යම් යම් බේන් තියම කරනවා. තියම කරනවා විතරක් නෙමයි ඒ බේත් ඒ අයම ගෙනත් දෙනවා. මොරටුවේ ඉන්නවා **නානායක්කාර** කියලා දොස්තර මහත්තයෙක්. මාසයකට හතර පස් වතාවක් තායක හාමුදුරුවත් බලන්න එනවා. තායක හාමුදුරුවන් පරීක්ෂා කරලා බලලා අවශා බේත් සියල්ල ගෙනන් දෙනවා. මට තියෙන්නේ ඒවා නියම වෙලාවට නියම ආකාරයට දෙන එක විතරයි. මං හිතන්නේ මේකත් නායක හාමුදුරුවන්ගේ පොත් වලින් වෙච්ච විශාල සේවයක් කියලා.

# මේ තරමට දුර්වල වෙන්න ඉස්සර වෙලා මහා නායක හාමුදුරුවන් නිතර නිතර කතා කරන්නේ මොන වගේ දේවල් ගැනද ?

ඒ ගැනන් විශේෂ දෙයක් කියන්න පුළුවන්. මහා නායක හාමුදුරුවන් බලන්න එන සමහර දෙනා සමහ හුහාක් වෙලා කතා කර කර ඉන්න අවස්ථා නියෙනවා. සමහර අය එක්ක ඉක්මනින් කථා කරලා අවසන් කරනවා. නවන් සමහර අය සමහ කතා කරන්නේ වචනයක් දෙකක් විනරයි. කිසිම ධර්ම කාරණයක් ගැන කතා කරන්නේ නැහැ. ධර්මය ගැන ආශාවෙන් ධර්මය දැන ගැනීම සඳහා ම කෙනෙක් ආවොත් ඕනෑ තරම් වෙලාවක් කතා කරමින් ඉන්නවා. සමහරු නිකන් ඇවිදින් බලෙන් වගේ ධර්මය ගැන කතා කරන්න සූදානම් වෙනවා. නමුත් එබළු අවස්ථා වලදී නායක හාමුදුරුවන් ධර්මය ගැන වචනයක්වත් කතා කරන්නේ නැහැ. ධර්මය වුවත් හැම විටකම හැම දෙනා සමහම කතා කරන්න උන්වහන්සේ එච්චර කැමැත්තක් දක්වන්නෙ නැහැ. රාතුියේ බුදුන් වැඳලා, වන පිරින

කියලා අවසන් වෙලා මෙහේ ඉන්න හාමුදුරුවරු කවුරුන් වගේ මහා තායක හාමුදුරුවත් හමු වීමට ගොස් වදිනවා. ඒ වෙලාවේ දී සිනා මුසු මුහුණින් බොහොම සුහදව වචන කීපයක් කතා කරනවා. එන යන කා සමහ වූවත් ඉතාම සහදව සිතා මුසු මූහුණින් වචන කීපයක් හෝ කතා කිරීම නායක හාමුදුරුවන්ගේ සිරිනක්. මහා නායක හාමුදුරුවත්ට හැම විටම තියෙන්නේ සිතා මුසු මුහුණක්. අපතීපයකින් පෙළෙන අවස්ථාවක දී පවා මේ සිතා මුසු මුහුණ වෙනස් වන්නේ නැහැ. හැම විටකම එසේ සිනා මුසු මුහුණින් කතා කිරීමට පුළුවන් වන්නේ අභාන්තරය ඉතාම පිරිසිදුව හොදින් පවතින නිසා බවයි මගේ හැහීම. හොදින් ඇස් පෙනෙන කාලයේදීන්, මහා නායක හාමුදුරුවන් බලන්න එන හැම දෙනාම වගේ කියන දෙයක් නමයි මහා නායක හාමුදුරුවන් දිහා බලාගෙන ඉන්න ආශා හිනෙනවා කියලා. මොකද ඒ තරමට ලස්සත සිතා මුසු මුහුණක් පියංකර මුහුණක් උන්වහන්සේට තියෙන්නේ. මේ පුදේශයේ වැඩ සිටින සියළුම භික්ෂූත් වහන්සේලා මහා නායක හාමුදුරුවන්ට දක්වන්නේ පුදුම විදියේ ගෞරවයක්, ආදරයක්. කවදාවන් කාගේවත් හිත රිදෙන විදිහේ කතාවක් බහක් හැසිරීමක් මහා තායක හාමුදුරුවන්ගේ තැහැ.

# ගෝල බාලයන් ගැන. දායක දායිකාවන් ගැන, හෝ වෙනත් අය ගැන විශේෂ වශයෙන් කතා බහා කිරීමක් තායක හාමුදුරුවන් තුළ තියෙනවද ?

කවුරු ආවත් ගියන් විශේෂ ඇල්මකින් කතා බහ කරන බවකුන් පේන්න තැහැ. දැන් ඔය හේතේගම කලහාණයිරී ලොකු හාමුදුරුවන් වගේ කෙතෙක් ඇවිත් දැකලා බලලා කතා කරලා ගියාම සමහර විට අහතවා කොහොමද ඒ ඇත්තට. සතීපයෙන් ඉන්නවද ? විශේෂ අවශ්‍යතාවක් සඳහා ද ආවේ කියලා.

මගේ මෙහාට පැමිණීම ගැන කලින් මං කීවාතේ. කලින් මං ලිපියක් මෙහාට එවලා ඇහුවා නම් එන්න ද කියලා, ඒ ලිපියේම අනිත් පැන්නේ ලියා එවනවා එන්න එපා කියලා. කලින් මෙහාට ඇවිත් බැලුව නම් බලාපොරොත්තු වන තන්ත්වයකින් මෙහේ ඉන්න බැහැ කියලත් මට හිතෙනවා. මං මහණ වූ පන්සල මෙහාට වඩා හුහක් තිහඩයි. විවේකයි. මෙහාට කොට්වරවත් සෙනහ එනවා. විවේකයක් ඇත්තේම නැහැ. නමුත් වෙන්න තියෙන කුමය නමයි මේ. "කවදාවත්

දැකලා කතා කරලා කිසිම දැන ඇදුනුමක් නැති නැතකටයි මේ යන්නේ. නමුත් මං ඒ අයට කිව්වේ මේ ගමන යන්න තියෙන ගමනක්, මේක යන්නේ මේ විදියටයි කියලා". මේ විදිහට ආවේ නැත්නම් අද මට මෙහෙම ඉන්න වෙන්නෙන් නැහැ. ඒ අනුව මං හිනන්නේ මේක සංසාර පුරුද්දක් වෙන්න ඇතියි කියලා. මං වගේම මහා නායක හාමුදුරුවන්ගේ පොත් පත කියවපු විශාල පිරිසක් ඉන්නවා. ඇත්තම කියනව නම් අද මේ තියෙන තන්න්වය අනුව එක දිගට පැය දෙකක් නිදා ගන්න මට කවදාවන් ලැබෙන්නේ නැහැ. මා කලින් සිටියේ අල්ලපු කාමරයේ. නමුත් මහා නායක හාමුදුරුවන්ගේ ඇස් දෙකම පේත්තේ නැතුව ශියාට පස්සේ මං මහා නායක හාමුදුරුවන්ගේ ඇඳ ළහම පුංචි ඇඳක් තියාගෙන ඒ ළහයි තිදා ගත්තේ. දැන් ඉතින් ඒ විදියටත් අවුරුදු හතක් විතර වෙනවා. නායක භාමුදුරුවන් වෙනුවෙන් මේ දවල් කරන වැඩ ටික ඔය විදියටම රාතුියටන් කරන්න වෙනවා. ළාහාර පාන ගැනීම හැර දවල් දවසට කරන වැඩ ටික එකක් **ව**න් අඩු නැතුව රාතියටත් කරනවා. මුනුා කරන්න ඕනෑ වෙනවා. වතුර ටිකක් ඕනෑ වෙනව. ඇහැ පිහන, කට පිහන රෙදි කෑල්ල නැතිවෙන වාරයක් පාසා රාතියේ මට කථා කරනවා. කවුරු හරි මහ රෑ ඇවිදින් අහගෙන හිටියොත් තේරුම් ගන්න පුළුවන් අප දෙන්නා කනා කර කර ඉන්න හැටී. එහෙම බැලවාම මේක කෙනෙකුට එපා වෙන වැඩක් මහා පුශ්නයක්. නමුත් මට එපා වීමකුත් නැහැ. පුශ්නයකුත් නැහැ. සමහර විට මට හිත රිදෙන අවස්ථාවලත් තියෙනවා. ඒ වගේ අවස්ථාවල දී මං කියනවා නායක හාමුදුරුවනේ දැන් මහා රෑ, මට තිදී මතයි කියලා. සමහර විට අපි දෙන්නා රණ්ඩු වෙන අවස්ථාවලන් තියෙනවා. හැබැයි ඒවා තරහ තැති රණඩු. ඇත්තෙන්ම මේක මගේ සංසාර පුරුද්දක් කියලයි මං හිතත්තේ. කොහොම වුණත් මට කියන්න තියෙන්නේ මේ වසර පහළොහක් පමණ කාලය තුළ නායක හාමුදුරුවන්ට උපස්ථාන කිරීම නිසා කවදාවන් මගේ හිනේ කළකිරීමට හේතුවන කිසිම දෙයක් සිදු නොවූ බවයි. කාටවන් මොන ලෙසකින්වන් හිත කළකිරවා ගැනීමට හේතු වන දෙයක් උන්වහන්ස් ගේ ජීවිතය තුළ තෑ කියන එකයි.

තායක හාමුදුරුවෝ යන්න එන්න බැරීව ඇස් නොපෙනී දුර්වලව එක නැනක සිටියන් කළ හැකි කළයුතු හැම දෙයක්ම අවසාන මොහොන දක්වා කිරීමට උන්සාහ ගැනීම කැපී පෙනෙන ලක්ෂණයක්. 'මං දැන් බොහොම දුර්වලයි. ඕව මට දැන් ඕනෑ නැති වැඩ' කියා මත්දෝන්සාහි ගතියක් උන්වහන්සේ තුළ තැහැ. යමක් දැන ගන්න ඕනෑ වුණොත් දැනුත් පොත් පත් කියවා ගන්නවා. දැනුත් කවුරු හරි ඉගෙන ගන්න කැමති නම් ඉගැන්වීමත් කරනවා. මේ දිනවල කුකුල්පතේ සුදස්සි හිමියන්ට තිුපිටකය ඉගැන්වීම කරනවා. ඇහෙන්න පොත් කීවාම පැහැදිලි කරලා දෙනවා. විහාරස්ථානයේ සිටින අයගේ සුව දුක් සොයා බැලීම අවශා වූ විට උපකාර කිරීම අදන් උන්වහන්සේ කරනවා.

මහාතායක හාමුදුරුවත්ගේ අනෙක් පැවිදි ශිෂා පිරිස ගැනත් මම මේ වේලාවේ ම සදහන් කළොත් හොඳයි කියලා මට හිනෙනවා.

මරදාතේ සුදු වැල්ලේ විනයාලංකාරාරාමාධිපති හේතේගම කලහාණසිරී ලොකු හාමුදුරුවෝ, බොල්ගොඩ බෝධිරුක්ඛාරාමාධිපති කල්එළියේ සුමංගල ලොකු හාමුදුරුවෝ, පොකුණුවිට විනයාලංකාරා රාමවාසී ගැලණීගම කෝවිද ලොකු හාමුදුරුවෝ, ඒවගේම අපේ හේත්ගොඩ කලහාණධම්ම ලොකු හාමුදුරුවෝ\*. කලකට පෙර අපවත් වූ ගොඩිගමුවේ සෝරන හාමුදුරුවොන් මහා නායක හාමුදුරුවන්ගේ ශිෂායෙක්.



<sup>\*</sup> මීට නෙමසකට පෙර අපවත්විය.

# අවසන් කටයුතු . . .



මහාතායක හාමුදුරුවන් අපවත්වීමෙන් පසුව මෘත ශරීරය පිළිබඳ අවසාන කටයුතු සිදු කළ යුතු ආකාරය ගැන මුලින්ම ලියා ඇති බවක් මට දැන ගන්නට ලැබුණා.

## ඒක ඇත්තද මහා නායක හාමුදුරුවනේ ?

සම්පූර්ණ ඇත්ත තමයි. අත්ත අප දැන් ආවේ ඉතාම හොඳ තැනකටයි. (ළහම හිටිය "අගු උපස්ථායක ධම්මාතන්ද ආයුෂ්මතුනට මහා නායක හාමුදුරුවන්ගෙන් අණක් ලැබුණි)

"ධම්මානන්ද, අර මං ලියා අන්සන් කොට ඇති ලිපිය ගේන්න. (ධම්මානන්ද ආයුෂ්මතුන් ඒ කුඩා ලිපිය ගෙනන් මා අන නැබීය.)

1981 ජනවාරී මස 10 වන දින අතිගරු මහා නායක මා හිමියන් වහන්සේගේ අත්සන් යොදා සීල් තබා ඇති ඒ කුඩා ලිපිය එක පිටුවකට සීමා වී ඇත. ලිපිය ආරම්භ කොට ඇත්තේ **මරණං** තියතං" යන පුසිද්ධ දේශනා පාඨයෙනි.

ශිෂා - දායක මිනු යන හැම දෙනාටම මේ ලිපියෙන් ආමන්තුණය කොට තිබේ. හැම දෙනාටම මෙහි ඇති කාරණා නිවේදනය කොට තිබේ. 84 වන වියේ දී ලියා අන්සන් කොට ඇති ඒ ලිපියෙන් නව ජීවත් වීමට ඇත්තේ මද කලක් බවත්, මරණයෙන් පසුව තමන් වහන්සේගේ කය පිළිබද කිුයා කළ යුතු අකාරයත් එහි සඳහන් කොට තිබේ.

"මරණ දැන්වීම් එපා.

මරණය පුසිද්ධ කරන්න එපා.

කොඩියක්වත් දාන්න එපා.

කිසිම සැරසිල්ලක් එපා.

මිනිය දැනට දහවල් කාලයේ ගත කරන කුඩා ඇඳ මත තබන්න.

මිතිය සමීපයෙහි පහත් කීපයක් දල්වන්න.

පත්සල් වත්තේ අයිතක දර සැයක් තතත්ත.

දර සෑය හදා අවසන් වූ විගස උදේ හෝ දවල් හෝ රෑ හෝ මිනිය එහි තබා පුව්වන්න.

මිනිය සැයේ නැබීමට ගෙන යා යුත්තේ ලැලි නට්ටුවක නබා ගෙනයි.

සැය හදා අවසන් කළ වෙලාව පුච්චන වෙලාවයි.

ආදාහනය අවසන් වීමෙන් පසුව එය තියම කර තිබූ පරිදි කළ බව කියා පුවන් පත් වලින් පුසිද්ධ කරන්න.

அது வையை உயு புறைய த வெளி ப்ப பிலியி கிடுக் கூடு வடு உடுத் அரு வாய் விது கைறியை நூலிய விக்கி த விய கைக்கி வைய கிவல் வக்கை சுறையில் ம. 220 மி கூறிறுள்ள விடுத் வைய கிவல் வ சா சுவை 2 44 முடுக்கின் கூறிறுள்ள விடுத் வைய கிவல் வ சைக்கி முறையில் அம்பு சிலிய கூறி விடுக்கிய முறைய. சுவை கைய வெல் விடிக்கில் கைய விடுக்கிய முறைய கைக்கி கைய வெல் விடிக்கில் கிடுதா கால் விடித்தில் விடுதி விடுக்கிய விடுக்கியில் ඇයි මහා නායක හාමුදුරුවනේ, අවසන් කටයුතු කිරීම ගැන මේ වීදියට කලින්ම ලියා තැබුවේ. උපහාර පූජාවක් වශයෙන් ආදාහන කටයුතු කිරීම නුසුදුසුද ?

ළාදාහන පූජාවක් වශයෙන් කරනව නම් පිදිය යුත්තෙකුට එය කළ යුතුයි. බුදු හාමුදුරුවන් පිදිය යුතු උතුමෙක්. ඒ නිසා බුද්ධ ශරීරයට එවැනි පූජාවක් කළ යුතුයි. පසේ බුදුවරු පිදිය යුත්තෝ. ඒ නිසා ඒ උතුමත්ට කරන පූජාවන් ඉතාම හොඳයි. රහතන් වහන්සේලාත් පිදිය යුත්තෝ. උන්වහන්සේලාට කරන පූජාවත් සුදුසුයි. නමුත් මගේ ශරීරයට ඒ වගේ පූජාවක් කිරීමට තරම් ම∙ මොන සුදුස්සෙක්ද ? ජීවත්ව සිටින තාක් සැළකීම හොඳයි. නමුත් මළාම මේ ශරීරයට මේ විදියට පුද පුජා පැවැත් විය යුතුද ? මට නම් හිතෙන්නේ මේක නුසුදුසුයි කියලා.

කවුරු නමුත් මළාම මළ මිතිය ගෙවල් වලින් ඉවත් කරන්නේ ගේ සුද්ද කර ගන්න තේද ? ගෙයි කුණු ගොඩක් තබාගෙන ඉදීම හොද නෑ කියලයි ඒක කරන්නේ. කුණු ගොඩ අයින් කරලා ගේ සුද්ද කර ගන්නයි හැම දෙනාම හිතන්නේ. නැත්නම් ජීවත්ව ඉන්න අයට කරදරයක් වෙනවනේ. "ගෙදර තියෙන කුණු ගොඩ සුද්ද කරන්න, ගෙදරින් ඉවත් කරන්න අමුතු උත්සවයක් අවශා ද ?

